
AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin                                       E-ISSN : 3062-9489 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim 

Halaman: 650-670 

650 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

MAQASHID AL-QUR’AN DAN INTERPRETASI WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ ZAYD 
Muchammad Harun Arrosyid 

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri 

Email: muchammadharunarrosyid@gmail.com  

Keywords Abstract 

 

Maqashid Al-Qur’an, 
Tafsir Maqashidi, Waṣfī 
‘Āsyūr Abū Zayd 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Maqashid Al-Qur’an, 
Tafsir Maqashidi, Waṣfī 
‘Āsyūr Abū Zayd 

 
Maqashid al-Qur'an is a new discourse in the study of the Qur'an. 
Scholars are still debating his position in the study of the science of 
Ulum al-Qur'ān. Is it a separate discipline or is it part of another 
science. Many interpretation products are not oriented to Maqashid 
and are only a repetition of the products of previous interpretations 
or contestation of interpretations of thought. Therefore, the main 
object of this study is to provide a deeper understanding of the study 
of Maqashid al-Qur'an and how to apply the Maqashidi 
interpretation of Waṣfī, an Egyptian cleric. This research is a 
qualitative research and library research with a sociology of 
knowledge approach. The primary data of this research are the 
works of Waṣfī and the results of interviews. According to Waṣfi, the 
purpose of the Qur'an is the realization of the purpose of the surah, 
verse, and theme in the Qur'an. He asserted that the Maqashid al-
Qur'an consists of five parts: general and specific objectives 
(Maqashid 'Āmmah and Maqashid Khāṣṣah), the purpose of surahs, 
verses, words, and letters in the Qur'an and according to him 
Maqashidi interpretation apart from being one of the various 
interpretations independently, it also penetrates and integrates into 
all the various interpretations that exist. Maqashidi interpretation is 
a style, perspective, as well as a variety of interpretations. The idea is 
unique because of the exclusivity in the variety of Maqashid and the 
method in finding the Maqashsid of the Qur'an. 
 
Maqashid al-Qur’an merupakan wacana baru dalam kajian al-
Qur’an. Para ulama masih memperdebatkan posisinya dalam kajian 
ilmu Ulūm al-Qur’ān. Aapakah ia menjadi disiplin ilmu tersendiri 
atau merupakan bagian dari ilmu lain. Banyak produk tafsir yang 
tidak berorientasi kepada Maqashid dan hanya berupa repitisi dari 
produk-produk tafsir sebelumnya atau kontestasi pemikiran tafsir. 
Oleh itu, objek utama kajian ini adalah untuk memberikan 
pemahaman lebih dalam mengenai kajian Maqashid al-Qur’an dan 
bagaimana aplikasi dari tasfir Maqashidi Waṣfī, seorang ulama 
Mesir. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dan penelitian 
kepustakaan dengan pendekatan sosiologi pengetahuan. Data 
primer penelitian ini adalah karya Waṣfī dan hasil wawancara. 
Menurut Waṣfi tujuan al-Qur’an adalah Realisasi dari tujuan surah, 
ayat, dan tema dalam al-Qur’an. Ia menegaskan bahwa Maqashid al-
Qur’an terdiri dari lima bagian: tujuan umum dan khusus (Maqashid 
'Āmmah dan Maqashid Khāṣṣah), tujuan surah, ayat, kata, dan huruf 
dalam Al-Qur'an dan menurutnya Tafsir Maqashidi selain menjadi 
salah satu ragam tafsir secara mandiri, ia juga menembus dan 
menyatu kepada semua ragam tafsir yang ada. Tafsir Maqashidi 

mailto:muchammadharunarrosyid@gmail.com


AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

651 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

adalah corak, cara pandang, sekaligus sebuah ragam tafsir. 
Gagasannya unik karena adanya eksklusifitas pada ragam Maqashid 
dan metode dalam menemukan Maqashsid al-Qur’an. 

  

1. PENDAHULUAN  

Teks al-Qur’an menjadi episentrum pemegang legalitas tertinggi, oleh itu solusi 

permasalahan umat harus diletakkan dibawah otoritas nas, hal ini dapat menjadi 

masalah ketika tafsir yang serat paradigma teosentris-ideologis menggiring pada 

tercabutnya tafsir dari realita problematika yang dihadapi manusia.1 Berbagai 

penafsiran sudah banyak dilakukan namun tidak sedikit yang mengabaikan aspek 

Maqashid. Berbagai madzhab tafsir juga telah lahir, namun sebagian mengabaikan 

perspektif Maqashid al-Qur’an dan hanya menjadi repitisi tafsir dari penafsiran 

sebelumnya.  

Namun demikian, Tafsir Maqashidi yang berorientasi pada menyingkap Maqashid 

al-Qur’an masih diperdebatkan posisinya, apakah ia menjadi salah satu metode tafsir, 

atau sekadar corak tafsir. Para pakar terus memformulasikan definisi yang tepat.2 

Sudah saatnya paradigma terhadap pemahaman teks Al-Qur’an perlu digeser dari 

paradigma leteralis-ideologis menjadi paradigma kritis-kontekstual.3 Sebuah upaya 

merekontruksi produk tafsir klasik yang tidak relevan untuk diaplikasikan pada 

kehidupan dan problematika umat saat ini.4 

Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd merupakan ulama Mesir yang memiliki banyak kajian 

mengenai Maqashid al-Qur’an dan Maqashid Syariah. Gagasan-gagasan yang ia berikan 

memberikan warna baru pada studi al-Qur’an. Oleh itu pembaharuan-pembaharuan 

yang muncul dari pemikiran kritisnya dan sesnsitifitasnya terhadap pemasalahan 

kontemporer perlu dijabarkan sebagai pandangan terhadap kajian Maqashid al-Qur’an. 

Memperluas pemahaman terhadap penafsiran al-Qur’an sangat penting sebagaimana 

disebut Ibn alQayyim bahwa teks-teks keagamaan terbatas dan terputus pasca 

                                                           
1 Fatkhul Mubin, “Tafsir Emansipatoris: Pembumian Metodologi Tafsir Pembebasan,” Mumtaz 3, No. 1 
(2019): 133. 
2 Made Saihu, “Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Shari’ah,” Al-Burhan (Kajian Ilmu Dan Pengembangan 
Budaya Al-Qur’an) Vol. 21, N (2021): 48, 
3 Abdul Mustaqim, Epistimologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LkiS, 2010),V 
4 Eni Zulaiha, “Tafsir Kontemporer : Metodologi , Paradigma Dan Standar Validitasnya,” Wawasan: Jurnal 
Ilmiah Agama Dan Sosial Budaya 2 Vol. 1, no. June 2016 (2017): 83, 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

652 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

waafatnya Nabi, namun problematika yang dihadapi umat tidak (al-Nuṣūs Mutanāhiyah 

wa Hawādiṡ al-‘Ibād Ghair Mutanāhiyah).5  

Sebagian besar dari teks al-Qur’an bersifat global, untuk memahami teks yang 

global tersebut, dibutuhkan pendekatan kajian al-Qur’an sesuai dengan kebutuhan umat 

saat ini.6 Dialektika antara teksteks suci dengan realita menimbulkan ragam tafsir yang 

berbeda.7 Perbedaan jangka waktu antara waktu turunnya al-Qur’an dan waktu saat ini 

tidak mengurangi keagungan al-Qur’an sebagai kitab suci yang ṡālih likulli zamān wa 

makān. Membenturkan teks dengan realitas hanya akan melahirkan pehaman tektual 

yang tidak berkontribusi untuk umat.8  

Para mufasir dalam memproduksi produk tafsir perlu memahami maqasid al-

Qur’an, karena dengan demikian, sebuah produk tafsir akan berorientasi pada 

kemaslahatan manusia dan mencegah mafsadah para mufasir menjadikannya salah satu 

kaidah penting dalam menafsirkan al-Qur’an agar terhindar dari dominasi ideologi 

tertentu.9 Keterbatasan penjelasan teks alQur’an dan Hadist pasca wafatnya Rasulullah 

saw. menuntut adanya pemaknaan yang dinamis dari kontekstualisasi al-Qur’an.10 Maka 

pendekatan yang mampu menangkap maksud dari pesan-pesan al-Qur’an yang bersifat 

universal untuk mewujudkan fungsi utama diturunkannya yakni terealisasinya 

kebaikan bagi manusia menjadi paradigma baru, Maqashid al-Qur’an yang memiliki 

peran tersebut menjadi paradigma baru dalam upaya menemukan nilai-nilai tujuan 

primer diturunkannya al-Qur’an.11 Penelitian ini dimaksudkan untuk memperkaya 

hazanah kajian tafsir kontemporer yang salah satunya ialah kajian tafsir maqashidi 

yang berupaya menggali makna dibalik teks al-Qur’an. Di era sekarang ini, manusia 

kontemporer dirasa perlu menggunakan perspektif maqashidi dalam berinteraksi 

dengan al-Qur’an. Menurut Abdul Mustaqim tafsir maqashidi dapat menjadi falsafah 

                                                           
5 Ibn al-Qayyim Al-Jauziyah, I’lam Al-Muwaqqi’in ’an Ma;’trifat Rabb Al-’Alamin (Bairut: Dar Al-Jil, 1973), 
333. 
6 Ummu Salamah, “Maqâshid Al-Qurân Perspektif Badi ’ Uzzaman Sa ’ Id Nursi,” Studia Quranika (Jurnal 
Studi Qur’an) Vol. 4 No., no. 1 (2019): 42, 
7 Didi Junaedi, “Memahami Teks, Melahirkan Konteks: Menelisik Interpretasi Ideologis Jamaah Tabligh,” 
Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no. 1 (2013): 
8 Kusroni, “Mengenal Ragam Pendekatan, Metode, Dan Corak Dalam Penafsiran Al-Qur’an,” Journal Kaca 
Vol. 9 No. (2019): 91. 
9 Muhammad Bushiri, “Tafsri Al-Qur’an Dengan Pendekatan Maqashd Al-Qur’an Perspektif Thaha Jabir Al- 
‘Alwani,” Tafsere Journal 7, No. 1 (2019): 138. 
10 Ulya Fikriyati, “Maqāsid Al-Qur’Ān: Genealogi Dan Peta Perkembangannya Dalam Khazanah Keislaman 
[Maqāsid Al-Qur’Ān: Genealogy and Map of Its Development in Islamic Treasure],” ’Anil Islam: Jurnal 
Kebudayaan Dan Ilmu Keislaman 12, no. 2 (2019): 195. 
11 Delta Yaumin Nahri, Maqashid Al-Qur’an Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-Qur’an 
(Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020), 1-2. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

653 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

tafsir yang menempatkan penafsir pada sikap moderat dalam menafsirkan teks, dalam 

artian tidak terlalu kaku dalam menafsirkan, sehingga menjadi sebuah teks mati saja 

dan tidak terlalu liar keluar dari bingkai teks. Peran tafsir maqashidi ialah 

menjembatani keduanya.12 Penelitian ini membahas mengenai posisi Maqashid al-

Qur’an dalam mewujudkan tafsir maqashidi, sebuah tafsir yang berbasis pada 

Maqashid. Tidak dapat dipungkiri, pasca wafatnya Nabi, muncul penafsiranpenafsiran 

al-Qur’an yang ditunggangi kepentingan politik dan ideologi. sejarah mencatat, 

munculnya tafsir sekterian berasal dari masalah politik, yang merambat pada masalah 

teologi, dan pada akhirnya masuk pada ranah tafsir, dan al-Qur’an merupakan kitab suci 

multiinterpretable, sehigga dalam produk tafsir seorang mufasir sangat dipengaruhi 

oleh kondisi sosiokultural.13 Dengan menjadikan menyingkap Maqashid al-Qur’an 

sebagai orientasi penafsiran, penyelewengan dan subjektifitas penafsiran dapat ditekan 

agar penafsir berada pada koridor yang tetap. Keterbatasan penjelasan teks al-Qur’an 

dan Hadist pasca wafatnya Rasulullah saw. menuntut adanya pemaknaan yang dinamis.  

Maqashid al-Qur’an yang memiliki peran tersebut menjadi paradigma baru dalam 

upaya menemukan nilai-nilai tujuan primer diturunkannya al-Qur’an.14 Meskipun 

tergolong jenis tafsir baru dalam genealogi perkembangan tafsir, namun, secara tersirat 

sejatinya telah banyak ulama yang menjadikan tujuan primer dari al-Qur’an sebagai 

orientasi penafsiran. Para cendekiawan Muslim nusantara juga telah merumuskan 

tujuan-tujuan dari al-Qur’an dengan teorinya masing-masing meskipun tidak secara 

eksplisit menggunakan istilah maqashid al-Qur’an, namun pemikirannya sangat jelas 

berorientasi menemukan tujuan sesungguhnya dari ayat-ayat dalam al-Qur’an. Sahiron 

Syamsuddin yang dikenal pencetus teori hermenutika Cum-Maghza, merumuskan tiga 

tipologi tafsir kontemporer yakni: Quasi-Obyektivis Konservatif, Subyektifis dan Quasi-

Obyektivis Progresif. Dari ketiga aliran tersebut, aliran terakhirlah yang ia anggap 

sebagai metode tafsir paling tepat karena terdapat keseimbangan hermeneutic yang 

memberikan porsi yang sama antara makna literal al-Qur’an dan pesan utama yang 

disebut Maghza, ia juga menyebut Maghza dengan Maqshad, ini dapat ditemukan pada 

langkah-langkah menemukan tujuan utama ayat yakni menganalisa Bahasa teks al-

                                                           
12 Abdul Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama” (UIN 
Sunan Kalijaga, 2019), 9 
13 Imam Fachruddin, “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir Dalam Perspektif Politik 
Pada Masa Sahabat,” At-Tasyree: Jurnal Pemikiran Islam 4, no. 5 (2017): 6. 
14 Delta Yaumin Nahri, Maqashid Al-Qur’an Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-Qur’an 
(Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020),1-2. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

654 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Qur’an, memperhatikan konteks historis pewahyuan al-Qur’an baik itu mikro maupun 

makro dan menggali maqshda atau maghza ayat.15 Faqihuddin Abdul Qadhir dengan 

teori munadalah mencoba menjelaskan bahwa al-Qur’an merupakan kitab suci 

berkeadilan gender, tidak ada deskriminasi bagi perempuan ataupun laki-laki. Melalui 

konsep yang ia bangun yakni Qiro’ah Mubadalah yang sekaligus menjadi karyanya ia 

menjelaskan teksteks primer yang mengandung unsur gender tertentu. Cara membaca 

ulang teksteks primer al-Qur’an diyakini mampu melahirkan keadilan dan 

menghilangkan stigmatisasi negatife kepada perempuan.16 Tokoh muslim lain yakni 

Abdul Mustaqim dengan gagasan tafsir maqashidi dan keterkaitannya dengan moderasi 

beragama. Karyanya besarnya yang merupakan pidato pengukuhan guru besar sukses 

menjadi acuan berjudul Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis 

Moderasi Islam. Ia menyebut tafsir berbasis maqashid al-Qur’an sangat penting untuk 

menekan kontestasi epistimologi, dan menjembatani aliran tafsir tekstualis dan tafsir 

liberalis. Umat Islam mampu melihat bagaimana tafsir maqashidi mengambil posisi di 

tengah-tengah, demikian pula manusia agar bisa bersikap moderat, dan selalu berada di 

tengah.17 Tak terelakkan para ulama tersebut berusaha menemukan pesan utama dari 

al-Qur’an, meskipun tidak mengungkap secara gamblang apa yang mereka jelaskan 

merupakan bagian dari maqashid alQur’an, namun sebagai pembaca, orientasi-orientasi 

pada menemukan pesan utama sebuah teks terbaca jelas. Begitu juga dengan karya 

ulama klasik dan pertengahan. 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Sumber data primer adalah karya-karya Waṣfī ‘Āsyūr 

Abū Zayd serta hasil wawancara dengannya, sedangkan data sekunder meliputi 

literatur pendukung terkait Maqashid al-Qur’an, Ulumul Qur’an, dan kajian tafsir 

kontemporer. Seluruh data dianalisis melalui pembacaan mendalam (close reading) 

untuk mengidentifikasi konsep, definisi, serta konstruksi metodologis yang dibangun 

Waṣfī dalam merumuskan Tafsir Maqashidi. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan sosiologi pengetahuan, yakni 

menelusuri bagaimana gagasan Waṣfī terbentuk dari dialektika antara teks, konteks 
                                                           
15 Sahiron Syamsuddin, “Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an” (Yogyakarta: 
PesantrenNawesea,2017) 
16 Fahiihuddin Abdul Kodir, Qiro’ah Mubadalah (Yogyakarta: Diva Press, 2019) 
17 Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama.”, 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

655 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

sosial, serta realitas keagamaan kontemporer. Tahapan analisis mencakup reduksi data, 

kategorisasi tematik, interpretasi, dan penarikan kesimpulan untuk memetakan posisi 

Maqashid al-Qur’an dalam struktur keilmuan tafsir serta kontribusi Waṣfī bagi 

perkembangan metodologi tafsir berbasis maqasid. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd  

Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd merupakan ulama Maqashid dan ahli hukum (Uṣūl Fiqih). 

Lahir pada 11 Jumada Awal 1395 H bertepatan dengan 20 Juni 1975 M di desa Syekh 

Mubarak di Pusat Baltim (Al-Burlus) Kegubernuran Kafr El-Sheikh di Republik Arab 

Mesir. Pendidikan formal Waṣfī dimulai dari Sekolah Dasar di Desa kelahirannya pada 

tahun 1981 M, dan melanjutkan pada jenjang selanjutnya pada 1986 sampai 1989 M di 

tempat yang sama. Kemudian melanjutkan sekolah SMA di Martir Jalal ad-Din ad-

Desouki, sebuah sekolah di Baltim, dan lulus SMA pada tahun 1993 M.18 Ia kemudian 

melanjutkan pendidikan jenjang sarjana di Jurusan Bahasa Arab dan Imu-Ilmu 

Keislaman, Fakultas Dār al- ‘Ulūm, Universitas Kairo pada tahun 1997. Jenjang Magister: 

Ia selesaikan di Pendidikan al-Fiqh wa al-Uṣūl di fakultas Dār al- ‘Ulūm, Universitas 

Cairo dengan predikat Cumlaude pada tahun 2005, karya tesisnya dijadikan buku dan 

beritanya dimuat diberbagai surat kabar, tesisnya berjudul Naẓāriyyah al-Jabr fī al-Fiqh 

al-Islāmī Dirāsah Ta’śīliyyah Taṭbīqiyyah. Jenjang doctoral Ia selesaikan dengan 

desertasi yang berjudul AlMaqāṣid al-Juz’iyyah Ḍawābiṭuhā, Hujjiyatuhā wa Waḍā’ifihā 

Aśāruhā fī al-Istidlāl alFiqhi dengan predikat Śumma Cumlaude pada tahun 2011 di 

Fakultas Dār al- ‘Ulūm Universitas Kairo. Tidak berhenti disitu, Gelar Associate 

Propfessor diperolehnya untuk bidang Uṣūl al-Fiqh dan Maqashid Syari’ah di 

Universitas Tripoli Lebanon, kemudian ia memperoleh gelar Profesor penuh pada 

Universitas Terbuka Mekkah Al-Mukarromah pada tahun 2017.19 Di dunia 

internasional, Waṣfī aktif menjadi bagian dari Persatuan Cendekiawan Muslim 

Internasional (International Union of Muslim Scholars/IUMS) sebagai ketua devisi 

pendidikan syariah, Organisasi yang didirikan oleh Syekh Yūsuf Al-Qaraḍāwi pada 

tahun 2004 itu sekarang diketuai oleh Dr. Ahamd ar-Raysūnī, Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd 

                                                           
18 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Pakar Ushul Fiqih dan Maqashid Syari’ah, 18 Februari 2022, 00.13 WIB melalui 
media Online. Informasi didukung dengan dokumen yang diberikan narasumber 
19 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsīr Maqāṣidī li Al-Qur’an Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsīyyah li Manhaj Jadīd 
fī Tafsīr Terjemah Ulya Fikriyati. (Jakarta: PT. Qaf Media Kreativa, 2020), 240-241. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

656 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

termasuk pada keanggotaan inti organisasi tersebut.20 Pada 28 Desember 2021 ia 

memperoleh sertifikat keanggotaan secara resmi dari Dr. Ahmad Abd as-Salām ar-

Raysūnī selaku ketua organisasi tersebut.21 Dalam organisasi itu Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd 

juga memiliki banyak peran, khususnya dalam penyelenggaraan seminar.22 Waṣfī ‘Āsyūr 

Abū Zayd juga merupakan anggota dari Egyptian Philosophy Association (Al-Jam’iyyah 

Al-Falsafah Al-‘Ilmiyyah) sejak tahun 2005, juga merupakan anggota dari Arab Union of 

The Electronic Media (Al-Ittihad Al-‘Arabī Li Al-‘I’lām Iliktrūnī).23 Ia juga seorang 

Peneliti Syariah di International Center for Moderation di Kuwait sejak 2006.24 Waṣfī 

memiliki banyak konferensi yang menunjukkan geliat keilmuan yang luas. Ia juga 

seringkali muncul dibeberapa program TV, Webinar, dan tentunya di Channel Youtube 

pribadinya. Pengalaman Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd mengajar di berbagai universitas 

menunjukkan sisi kealiman dan kecerdasannya. Waṣfī merupakan cendekiawan yang 

melek intelektual sekaligus perduli digital, hal ini dapat dilihat dari akun media 

sosialnya, Hingga tulisan ini dibuat, Ia memiliki beberapa media masa seperti: Facebook 

dengan nama Wasfy Ashour Abo Zaed (د و زی في أب ص  yang diikuti oleh 99.606) و

pengguna facebook. Twitter dengan nama (د و زی شورأب في عا ص  dan hingga kini telah) د. و

diikuti lebih dari 83.929 pengikut, Telegram dengan nama (د و زی في أب ص ناة د. و  yang) ق

hingga kini telah diikuti 14, 073 pengikut, في .د ص شور و و عا د أب  nama dengan ( ـ زی

Youtube Chanel یة سم ر ناة ال ق  yang memiliki 9,03 ribu subscriber dengan seribu)ال

unggahan video, Instagram dengan nama drwasfyabozid yang diikuti oleh lebih dari 

sembilan ratus pengguna Instagram, Hingga saat ini Waṣfī masih konsisten menulis di 

berbagai media masa, Ia mempublikasikan pemikiran-pemikirannya dalam media 

officialnya dan beberapa penerbit. Ini membuktikan konsistensinya menulis dan 

keinginan yang kuat untuk mengedukasi umat. Waṣfī merupakan ulama yang 

memperhatikan ketersambungan sanad keilmuan, Ia menyebutkan bagaimana 

rangkaian sanad keilmuannya terstruktur rapi, tidak hanya ulama Mesir dan daerah 

Timur Tengah, namun sanad keilmuannya juga sampai pada ulama Nusantara seperti 

                                                           
20 Ali Mohieddin Qaradaghi, International Union of Muslim Scholars, 
https://iumsonline.org/en/Search.aspx?ID=Structur%20organisation, Akses 9 Januari 2022 
21Drwasfyabozid,https://www.instagram.com/p/CYHA046IeVY/?utm_medium=share_sheet30 
Desember 2020, dan disiarkan di Channel Youtube pada 28 Desember 2021 
https://youtu.be/plsxOCYZMGk 
22 Drwasfyabozid,https://www.instagram.com/p/CXB_6Mtryw0/?utm_medium=share_sheet, 4 
Desember 2021 
23 Arab Union of the Electronic Media, http://www.auem.org/ Akses 7 Januari 2022 
24 Goodreads, https://www.goodreads.com/author/show/7031440. Akses 7 Januari 2021 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

657 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Syekh Ahmad bin Muhammad Arsyad Al-Banjari. Ia menghafalkan al-Qur’an dengan 

Riwayat mam Hafṣ ‘an Āṣim. Pemahaman Maqashid dan Ilmu Syariah Ia dapatkan dari 

beberapa tokoh terkemuka seperti Syekh Yūsuf Al-Qarḍāwī yang juga memberikan 

sanad untuk mengajarkan karya-karyanya. Sanadnya juga sampai pada Syekh 

Muhammad Hasan, Syekh Abd Al-Karīm Ibn Muhammad Al-Anīs, Ia juga mendapat 

Ijazah khusus dari Syekh Ahamd Al-Raysūnī untuk mengajar kitab-kitabnya. Perihal 

hukum ia menadapatkan sanad dari Muhammad Ibn Ismā’il al-‘Umrānī, Syekh Abd al-

Wāsi’ Yahyā al-Wāsi’ī, Ahmad Jābir Jubrāni al-Yumnā dan Syekh Muhammad Zakī 

Ibrāhīm, dan masih banyak rantai sanad yang telah ia urai dalam biografinya.25 

Konsep Maqashid Al-Qur’an Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd 

Kajian Maqashid al-Qur’an berawal dari kajian pokok syariah.26 Menurut Waṣfī 

‘Āsyūr Abū Zayd, secara etimologi Maqashid dapat diartikan dengan. Kemajuan , tujuan, 

Induk, Rahasia, tujuan. Sedangkan 

Sedangkan secara terminologi, Maqashid menurut Waṣfī dapat didefinisikan: 

یاه ما غ شارع ت ضع من ال كام و عة أح شری یة ال سلام یق الإ ق تح ح ل صال  م

باد ع ي ال عاجل ف ل ال  والأج

Sesuatu yang ditetapkan oleh Syāri’ (Allah dan Rasul-Nya) berupa penetapan 

ketentuan-ketentuan Islam untuk mencapai kepentingan bersama di dunia dan 

akhirat”.27 

Namun demikian, menurut Waṣfī, Maqashid al-Qur’an belum menjadi perhatian 

yang serius untuk kajian Ulum al-Qur’an, sehingga belum ditemukan asas yang jelas 

pada kitab-kitab Ulum al-Qur’an. Padahal Maqashid al-Qur’an seharusnya menjadi 

muqaddimah Ulum al-Qur’an karena Ia berbicara tentang hak al-Qur’an itu sendiri. 

Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd mengkaji Maqashid al-Qur’an dengan memisahkan antara 

Maqashid al-Qur’an dan Maqashid al-Syariah sebagai disiplin ilmu yang independent.28 

Menurut Waṣfī, dengan Maqashid Syari’ah hukum syariah dapat difahami dengan benar, 

                                                           
25 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Professor Uṣūl Fiqh and Maqāṣid Syariah. Wawancara online pada 18 Februari 
2022, informasi terkait narasumber diperkuat dengan dokumen pendukung. 
26 Ahmad Fawaid, “Kritik Atas Kritik Epistemologi Tafsir M. Abied Al-Jabiri: Studi Kritis Atas Madkhal Ila 
Al-Qur’an Al-Karim,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (2015): 157 
27 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, At-Tafsir Al-Maqashidi Li Shuwar Al-Qur’an (Kairo: Al-Lukah, 2013), 6. 
28 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafsīr (Kairo: Mofakroun, 2019): 9 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

658 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

dan juga bisa memahami tujuan diberlakukan suatu hukum berdasarkan Naṣ yang 

diturunkan sekaligus membatasi pemetaan Maṣālih dan Mafāsid.29 

Pendefinisian Maqashid al-Qur’an saat ini, seringkali memberikan pemahaman 

bahwa Maqashid Syariah dan Maqashid al-Qur’an merupakan satu kajian keilmuan yang 

sama. Seperti Maqashid syari’ah yang difahami oleh Jasser Audah “The purpose of the 

Islamic law is the pro- tection (al-Hilmah) for people’s ‘faith, souls, minds, private parts, 

and money”30 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd memiliki pandangan yang berbeda mengenai 

keduanya, menurutnya Maqashid al-Qur’an lebih luas dan melingkupi lebih banyak hal 

dibandingkan dengan Maqashid Syari’ah. di dalam al-Qur’an terdapat bahasan tentang 

akidah, akhlak, ibadah, muamalah, adab, politik, ekonomi, pendidikan, peradaban, 

penyuci jiwa, kemasyarakatan, berbagai perkara dan hubungan interaksi yang berbeda-

beda.31 Karena al-Qur’an mendefinisikan dirinya sebagai kitab suci yang mampu 

menjelaskan segala hal QS. an-Nahl: 89 

”Dan Kami turunkan Kitab (Al-Qur'an) kepadamu untuk menjelaskan segala 

sesuatu, sebagai petunjuk, serta rahmat dan kabar gembira bagi orang yang berserah 

diri (Muslim)”. 

Ayat ini menggiring pembaca pada pemahaman bahwa al-Qur’an mampu 

menjelaskan apa saja yang menjadi pertanyaan manusia. Sehingga mustahil alQur’an 

diturunkan dengan tidak mengandung maksud tertentu. Waṣfī mengkategorikan 

Maqashid al-Qur’an menjadi lima bagian; Maqashid Umum alQur’an, Maqashid khusus 

al-Qur’an, Maqashid Surah, Maqashid Ayat, dan Maqashid kata dan huruf dalam al-

Qur’an. Pertama, Maqashid Umum alQur’an, mengutip dari ar-Raysūnī, menurut Waṣfī 

ada enam Maqashid Umum al-Qur’an yaitu; mengesakan Allah dan menyeru untuk 

menyembah-Nya, memberikan hidayah urusan agama dan duniawi, mensucikan dan 

mengajarkan kebijaksanaan, memberikan rahmat dan kebahagiaan, membangun 

kebenaran dan keadilan, dan meluruskan pemikiran. Sependapat dengan Abd Karīm 

Hāmidī, Waṣfī menegaskan tujuan utama dari tujuan-tujuan yang telah disebutkan ialah 

merealisasikan kemaslahatan umat, adapun tujuan-tujuan lain berporos pada tujuan 

                                                           
29 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd_Al-Qanāh al-Rasmiyyah, Maqāsid al-Syarī’ah wa Wāqi’uhā fī Hayāh al-Muslimīn, 
6 oktober 2017 
30 Jasser Auda, Systems as Philosophy and Methodology for Analysis, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of 
Islamic Law (London: The International Institute of Islamic Thought, 2007) 
31 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafsīr 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

659 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

tersebut.32 Kedua, Maqashid khusus yang meliputi beberapa tema dalam al-Qur’an yang 

dikategorikan menjadi dua, Maqashid al-Khās yang berkaitan dengan suatu bahasan 

dari bahasan-bahasan yang ada dalam al-Qur’an, seperti pembahasan mengenai ibadah, 

akidah, muamalah, politik, interaksi social, dan hukum beserta vonis-vonisnya, daan 

Maqashid Khusus terkait dengan tema dari tema-tema yang ada dalam al-Qur’an seperti 

pembahasan kaum Yahudi dalam al-Qur’an yang kemudian akan ditemukan berbagai 

aspek dari Kaum Yahudi. Ketiga, Maqasid surah dapat ditemukan pada setiap surah 

dalam al-Qur’an yang mana ditopang oleh beberapa maqasid di bawahnya. Maqasid 

sebuah surah juga dapat berasal dari tema-tema kecil dari surah tersebut. Maqasid 

surah al-Qur’an menuntut pembacaan teliti, kehati-hatian, tadabur mendalam, 

pengetahuan atas tema-tema tematiknya, pemeriksaan tujuan dari setiap tema di 

dalamnya dan yang terakhir melakukan kontemplasi untuk menyimpulkan maqasid 

utama dari surah tersebut. Dikatakan bahwa orang pertama yang melakukan ijtihad 

dibidang ini ialah Imam Majd al-Dīn al-Fayrūzabādī (w. 817 H) dalam karyanya yang 

berjudul Baṣā’ir Dzawī al-Tamyīz fī Laṭā’if al-Kitāb al-‘Aziz yang diterbitkan al-Majlis al-

A’lā li al-Syu’ūn al-Islāmiyyah (Majlis Tertinggi Urusan Keagamaan), dalam karyanya ia 

menjelaskan al-Qur’an surah persurah sebagaimana susunannya dalam al-Qur’an, 

maqasid surah dijabarkan dengan menjelaskan nasikh Mansukh, bagian mutasyabuh 

dari surah, dan keutamaan surah.33 Keempat, Maqashid kata al-Qur’an.  

Maqashid ini berhubungan dengan ilmu semantic, yang mempelajari penggunaan 

lafadz oleh orang-orang Arab, yang membedakan ungkapan sesuai konteks dan tujuan 

yang ingin dicapai. Cara mengetahui Maqashid ayat ialah dengan memperhatikan lafadz 

dan pengembangan maknanya, atau sederhananya menafsirkan lafadz-lafadznya 

dahulu, lalu menunjukkan maksud dari lafadz-lafadz tersebut, Waṣfī menyebut ayat-

ayat al-Qur’an masing-masing memiliki Maqashid, yang bisa jadi berupa satu ayat 

dengan Maqashidnya sendiri, atau beberapa ayat dengan satu maksud yang sama, dan 

satu ayat bisa jadi memiliki Maqashid yang beragam. Namun demikian, seorang mufasir 

tidak dapat mengadakan Maqashid ayat yang pada dasarnya tidak melekat dan tidak 

ada pada suatu ayat. Karena manfaat dari mengetahui Maqashid ayat ialah mengetahui 

hakikat kandungannya, juga beberapa fungsi lain seperti menghubungkan satu ayat 

                                                           
32 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur'ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafsīr 
33 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur'ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafsīr 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

660 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

dengan ayat lainnya berdasarkan tujuan pokok yang sama, membuktikan keselarasan 

al-Qur’an dengan fakta bahwa antar ayat dalam al-Qur’an terdapat keselarasan, Adapun 

tujuan utama mengetahui Maqashid ayat ialah sampainya seorang mufasir pada 

pemahaman makna untuk dapat memahami Maqashid-Maqashid yang lain.34 Kelima, 

Maqashid kata dan huruf dalam al-Qur’an. Menurut Waṣfī, konsep maqahsid seperti ini 

telah ada dipelopori oleh Imam Abd al-Qāhir alJurjanjī dalam karyanya yang berjudul 

Dalā’il al-I’jāz. Sederhananya, sebuah kata dalam al-Qur’an mampu menunjukkan makna 

yang dalam, bahkan sebuah kata mampu menggambarkan suasana dengan hanya 

melihat dan merasakan pelafalannya. Contohnya ialah pada pelafalan kata 

“Layubaṭṭi’ann” pada QS. anNisā: 72. Ketika kata tersebut dilafalkan, yang dirasakan 

ialah beratnya susunan huruf-huruf tersebut. kata tersebut menunjukkan gambaran 

seseorang yang enggan melakukan sesuatu, yang dalam konteks ayat tersebut ialah 

enggan pergi ke medan perang. Gerakan lamban pada pengucapan kata tersebut 

membuat lidah seakan-akan tersangkut pada langit-langit mulut dan membuatnya lama 

untuk diselesaikan, begitu indah cara Allah menyampaikan Maqashid ayat melalui 

keindahan huruf-hurufnya.  

Demikianlah mu’jizat al-Qur’an ditampakkan melalui pemilihan lafadz, diksi dan 

huruf.35 Untuk menemukan dan menggali Maqashid al-Qur’an, Waṣfī memiliki empat 

metode yang disesuaikan dengan jenis Maqashid yang dikehendaki, sehingga jenis 

Maqashid yang berbeda, akan berbeda juga metode yang digunakan, Adapun penerapan 

keempat metode itu adalah: Metode tekstual, metode induktif, metode konklusif, dan 

metode eksperimen para pakar alQur’an dapat dijelaskan dengan skema berikut: 1. 

Metode Tekstual Metode ini digunakan dalam langkah awal menyingkap Maqashid 

Umum dan Maqashid Khusus al-Qur’an. Metode ini digunakan untuk mengungkapkan 

berbagai topik dan bahasan al-Qur’an. Menurut Waṣfī, metode ini menjadikan teks al-

Qur’an yang terlihat dalam teks al-Qur’an sebagai penjelas dari tujuannya sendiri, dan 

ini menjadi jalan yang paling kuat untuk mengungkap Maqashid al-Qur’an, dan 

menghalangi dari menerka-nerka Maqashidnya karena terpampang jelas dalam ayat.36 

Pendapat ini ditanggapi oleh Ahmad Fathurrahman Daridi, seorang dosen kuliah Tafsir 

                                                           
34 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafīr 
35 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafīr 
36 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafīr 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

661 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

di Fakultas Syariah IAIN Surakarta melalui sebuah resensi buku, menurutnya Dr. Waṣfī 

perlu berhati-hati dengan statemennya ini, menurutnya: Hal termudah memahami al-

Qur’an tentu melalui telaah atas aspek tekstualnya. Di luar potensi makna kontekstual 

dan implisitnya, ayat al-Qur’an sejatinya telah siap sedia dengan makna harfiahnya yang 

eksplisit. Namun, untuk mereduksinya menjadi pemahaman berbasis terjemahan al-

Qur’an semata, penulis sama sekali tak sepakat. Sayang sekali Abu Zayd tak 

menggarisbawahi hal ini. 37Meskipun demikian, Waṣfī telah meyinggung pentingnya 

melihat realitas dan permasalahan umat pada klasifikasi ulama Maqashidi, Menurut 

Waṣfī, seorang mufasir layak menjadi penafsir Maqashidi apabila beberapa aspek 

terpenuhi. Panafsir Maqashidi harus memahami bahasa Arab dan penerapannya, 

melakukan tadabbur dan berusaha untuk menghidupkan alQur’an, mengamalkan al-

Qur’an, mengajarkannya, dan bersungguh-sungguh dengannya, Memulai dari 

Kebutuhan Umat terhadap Maqashid Umum AlQur’an.  

Artinya secara tidak langsung, dalam proses menemukan Maqashid alQur’an 

dengan apa yang secara nyata dan gamblang tidak boleh bersebrangan dengan 

Maqashid umum al-Qur’an dan Maqashid utama yakni merealisasikan kemaslahatan 

umat. Fiqih Islam dan berbagai ilmu yang lahir dari pembacaan al-Qur’an tidak akan 

hidup dan efektif kecuali lahir dari kegelisahan umat. Menurut Waṣfī, Para intelektual 

yang hidup melepaskan diri dari realitas dan tidak memiliki perhatian terhadap 

problematikanya dia tidak bisa memberikan perbaikan perspektif Maqashidi. Karena 

dari Maqashid al-Qur’an dan Maqashid Syariah muncul langkah-langkah pembaharuan 

untuk mewujudkan kebaikan bersama. Berbeda dengan Ahmad Fathurrahman Daridi, 

peneliti lebih tetarik membahas salah satu syarat dari klasifikasi penafsir Maqashidi 

yakni tidak boleh terlepas dari realita dan permasalahan umat disekelilingnya, dan 

seorang mufasir haruslah membaca al-Qur’an seolah ia berada di masa ketika al-Qur’an 

itu diturunkan, namun jika diperhatikan dari contoh-contoh implementasi dari 

Maqashid al-Qur’an yang dijabarkan Waṣfī dalam karyanya Nahwa Tafsīr Maqāṣidī li al-

Qur’ān al-Karīm, ia tidak menjelaskan latar belakang dari ayatayat yang dijelaskan, 

dengan kata lain, ia tidak menyebut asbabun nuzul, Makkiyah Madaniyahnya, dan juga 

keterkaitan dengan realitas yang terjadi saat ini, penjelasan yang diberikan secara 

mayoritas masih menyoal mengenai maksud dari ayat-ayat, kata, dan surah yang ia 

                                                           
37 Ahmad Fathurrahman Daridi, [Resensi Buku]: Tafsir Maqasidi, Puncak dari Segala Jenis Tafsir?. 
Khazanah. 14 July 2020. Diakses pada 4 April 2022. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

662 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

jabarkan. Namun demikian, jika menyoal mengenai pengalaman sosialnya, Waṣfī 

merupakan sosok ulama yang memiliki sensitifitas yang tinggi terhadap isu 

kontemporer dan permasalahan social, dan ini dapat dibuktikan dalam setiap edukasi 

yang ia berikan di media sosialnnya, dan langkah apa yang ia ambil dalam upaya 

menyelesaikan problematika sosial 2. Metode Induktif Metode ini mengambil sampel 

persial untuk menyimpulkan hukum yang general. Metode ini dapat digunakan untuk 

mengungkap Maqashid Umum dan Maqashid Khusus al-Qur’an. Metode induktif adalah 

cara untuk menemukan semua ragam Maqashid yang ada, akan tetapi tidak dapat 

digunakan untuk menyingkap Maqashid ayat dan Maqashid kata dan huruf dalam al-

Qur’an. Karena kedua Maqashid ini hanya dapat difahami melalui pengamatan terhadap 

lafazd dan penggunaannya dalam masyarakat Arab. Ṭāhir Ibn ‘Āsyur menyebut metode 

ini sebagai A’ẓam al-Ṭuruq (Teknik yang paling popular) dan mengklasifikasinya 

menjadi dua bentuk: Pertama, Proses induktif yang dibentuk dari banyak ‘illah menuju 

satu hikmah yang sama, dan menetapkan hikmah tersebut sebagai maqṣud syar’i. 

Kedua, Proses induktif yang dibentuk dari banyak dalil namun memiliki satu ‘illah yang 

sama, lalu meyakini bahwa ‘illah tersebut merupakan kehendak yang Allah inginkan.38  

Penggunaan metode ini pada jenis Maqashid yang berbeda menghasilkan cara 

yang berbeda pula: a. Metode Induktif Untuk Mengungkap Maqāṣid Umum Al-Qur’an 

Ada dua cara mencari maqashid umum al-Qur’an melalui metode induktif. Pertama, 

melakukan pembatasan terhadap maqashid yang telah ditemukan lalu 

mengkategorisasikannya. Kedua, mencari pembahasan yang terkait maqashid dari ayat-

ayat al-Qur’an satu mushaf penuh. Sebagai contoh ialah kajian tafsir tematik, misalkan 

maksud dari sebuah maqāṣid al-Qur’an adalah “Ibadah dan Pengesaan-Nya”, maka 

aplikasi metode ini ialah pada pencarian ayat-ayat yang memiliki maqṣud yang sama, 

dari ayat-ayat yang serumpun itu akan muncul beberapa dimensi maqṣud dari tema 

tersebut, seperti hakikat ibadah, karakteristik ibadah, ragam dan cara melaksanakannya 

serta faidah dari mengesakan dan menyembah Allah swt. b. Metode Induktif Untuk 

Mengungkap Maqāṣid Khusus Al-Qur’an Mengungkap maqashid khusus al-Qur’an 

melalui metode induktif dilakukan dengan cara: Mengumpulkan ayat-ayat yang setema, 

melakukan kategorisasi, membedakan ragam makiyah dan madaniyah untuk melihat 

maqasud dari sebuah ayat terbangun secara gradual. c. Metode Induktif Untuk 

                                                           
38 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafīr 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

663 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Mengungkap Maqāṣid Surah Menemukan maqṣud sebuah surah dalam al-Qur’an 

melalui metode induktif ini dapat dilakukan dengan langkah paling tampak, yakni 

mencermati nama surah dan pada umumnya maqṣud dari sebuah surah terletak pada 

awal ayat pada setiap surah, atau dapat dikatakan bahwa fondasi sebuah surah 

dibangun melalui ayat-ayat pertamanya yang menjadikannya tema dominan dari 

maqashid surah.39 3. Metode Konklusif Metode ini paling umum digunakan untuk 

mengungkap Maqashid Khusus al-Qur’an karena metode ini merupakan lanjutan dari 

metode induktif, pada fase ini Maqashid yang telah dicermati dengan mengumpulkan 

ayat-ayat dan bahasan-bahasan, dan lafadz-lafadz al-Qur’an, seorang mufasir harus 

memberikan kesimpulan umumnya.  

Metode ini berlaku untuk tiga Maqashid berikut: Maqashid Umum, Maqashid 

Khusus, dan Maqashid Terperinci dari Ayat-ayat al-Qur’an. 4. Metode Eskperimen Para 

Pakar Al-Qur’an Wasfi menjadikan metode ini (metode Ittibā’ al-‘Ulamā) sebagai dasar 

bagi para pakar al-Qur’an khususnya para mufasir memiliki hak didegarkan atas 

eksperimen dan pendalaman mereka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, namun demikian, 

Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd memilih beberapa tokoh yang dianggap sebagai para pakar al-

Qur’an yang telah melakukan eksperimen yakni mereka tokoh-tokoh yang disebutkan 

namanya oleh al-Raysūnī dalam bukunya Maqāṣid al- Maqāṣid, dan mereka yang 

disebut dalam penelitian berjudul Juhūd al-‘Ulamā’ fī Istinbāṭ Maqāṣid al-Qur’ān al-

Karīm karya ulama besar Mas’ūd Būdūkhah.40 Pemikirannya bukan tanpa sebab, 

mengutip pendapat ar-Raysūnī bahwa Allah telah memerintahkan kita agar bersandar 

pada Ahlu al-Dzikr yang alim, sebagaimana termaktub di dalam al-Qur’n: Dalam QS. an-

Nahl: 43. 

“Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad), melainkan laki-laki 

yang Kami beri wahyu kepadanya. Maka, bertanyalah kepada orang-orang yang 

mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.” 

Yang dimaksud pakar dalam bidang al-Qur’an menurut ar-Raysūnī adalah Mereka 

yang menghabiskan hidup mereka untuk merenungkan firman Allah dan sabda-sabda 

Rasul-Nya, memeriksa pedoman dan aturan syari’ah, terutama untuk kalangan mufasir, 

Mereka memiliki otoritas dan kapasitas penuh kepada, untuk memberitahu kita apa 

                                                           
39 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafīr 
40 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafī 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

664 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

yang telah mereka ambil dan mereka peroleh dari Maqashid al-Qur’an. Mereka memiliki 

hak penuh untuk didengarkan dan mengambil pelajaran dari mereka.41 Para pakar al-

Qur’an menurut ar- Raysūnī yang disebutkan pada bagian kedua dengan judul Istinbāṭ 

al-‘Ulamā’ li Maqāṣid al-Qur’ān oleh arRaysūnī adalah ulama besar seperti: Imam al-

Ghazālī, Al-Biqā’ī, Rasyīd Riḍā, dan Ibn ‘Āsyur. Sedangkan para pakar al-Qur’an yang 

dimaksud oleh Mas’ūd Būdūkhah adalah Fakhruddin Al-Razi, Jalāluddin al-Suyuthi, 

Syihab al-Dīn alWāsy, Sayyid Quṭb, Abu Hāmid al-Ghazālī, Rāsyid Riḍā, ‘Abd al-‘Aẓīm 

alZarqānī, Mahmūd Syaltūt, Muhammad Ṭāhir Ibn ‘Āsyur, Muhammad alGhazalī, 

Muhammad al-Ṣālih al-Ṣiddīq, Yūsuf al-Qarḍāwī, ‘Abd Karīm alHāmidī, dan Ṭāha Jābir 

al-‘Alwānī.42 Beberapa ulama tersebutlah yang diakui Waṣfī dapat diikutkan dan 

dijadikan pedoman pendapatnya, ia juga menambahkan beberapa nama seperti ‘Iz al-

Dīn Ibn Abd al-Salām, Sā’id Nursī, dan Ahmad AlRaysūnī.43 

Gagasan Tafsir Maqashidi Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd 

Tafsir maqashidi merupakan bentuk dari pengembangan kajian maqashid al-

Syari’ah yang relative baru.44 Istilah Tafsir Maqashidi dipopulerkan pertama kali pada 

18-20 April 2007 di Seminar International di kota Oujda, Maroko dengan tema “Metode 

Alternatif Penafsiran”.45 Pada tahun-tahun berikutnya, diadakan konferensi (daurah) 

ilmiah maqashid al-Qur’an, Al-Furqan Heritage Foundation, pada 28-30 Mei 2015 

bekerjasama dengan Universitas Muhammad Khamis dan Markaz Maqashid Ribat, 

beberapa tokoh yang hadir menyampaikan maqashid al-Qur’an secara definitive ialah 

Dr. ‘Umar Judyah, Dr. Nsuruddin al-Khamidi, Dr. Ahmad al-Raysuni, Dr. Muhammad 

Fanjawi, Dr. Ahmad Al-Kahfi, dan termasuk Dr. Wasfi Asyur Abu Zayd, ada banyak 

pembahasan, termasuk maqashid al-Qur’an menurut Imam al-Syatibi dan ‘Alal Al-Fasi.46 

Dalam study al-Qur’an, Menemukan Maqashid al-Qur’an menjadi inti dari sebuah 

penafsiran, dan Ia berkaitan dengan semua ragam tafsir. Kebutuhan semua tafsir 

kepada Tafsir Maqashidi menjadi bukti bahwa tafsir Maqashidi merupakan bapak dari 

seluruh tafsir yang ada, dan pada saat yang sama, tasfir Maqashidi merupakan buah dari 

                                                           
41 Ahmād ar-Raysūnī, Maqāṣid al- Maqāṣid Al-Ghayat Al-’Ilmiyah Wa Al-’Amaliyah Li Maqāṣid as-Syarī’ah. 
Bairut (as-Syibkah al-‘Arabiyah Li al-Abhāṡ wa an-Nasyr: 2013), 14 
42 Mas’ūd Būdūkhah, “Juhūd Al-‘Ulamā’ Fī Istinbāṭ Maqāṣid Al-Qur’ān Al-Karīm,” in Juhud AlUmmah 
Khudmah Al-Qutr’an Al-Karim Wa ’Ulumihi (Universitas Ferhat Abbas Shatif, 2018). 
43 Waṣfī ‘Āsyur Abū Zayd, Maqashid al-Qur’an, 19 April 2020, 
44 Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama.” P. 7 
45 Abdul Mufid, “Maqasid Alquran Perspektif Muhammad Al-Ghazali,” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- 
Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 69 
46 Al-FurqanHeritage, Al-Daurah Al-‘Ilmiyyah Fi Maqashid Syari’ah That al-‘Unwan “Maqashid al-Qur’an” 
28-30 Mei 2015 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

665 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

tafsir-tafsir yang berorientasikan kepada menyingkap Maqashid al-Qur’an.47 Waṣfī 

memberikan warna baru pada studi qur’an, urgensi Maqashid al-Qur’an menurutnya 

dapat dijelaskan melalui kalimat berikut: “Kita tidak dapat memahami al-Qur’an dengan 

pemahaman yang benar, membumikannya, menjadikannya petunjuk dalam kehidupan, 

dan tidak juga dapat menjadikannya sebagai alat jihad menghadapi realitas 

kontemporer saat ini, kecuali jika kita berinteraksi dengan al-Qur’an sesuai dengan 

tujuan yang telah dituliskan oleh alQur’an itu sendiri, sebagaimana terlihat ketika 

mengkajinya, dan mengkajinya dari sudut pandang Maqashidi, tersingkap tujuan-

tujuannya, dan terjewantahkan maksudnya, dan apa yang diinginkan al-Qur’an untuk 

manusia tersimpan, sampai manusia sampai pada tepi keselamatan dan kemenangan di 

dunia dan akhirat”.48  

Menurut Hemat penulis, Waṣfī memberikan warna baru pada kajian Maqashid al-

Qur’an, perhatiannya besar terhadap kajian ini, hingga pada pembagian ragam 

Maqashid al-Qur’an ia menjadikan pembahasan tersendiri antara Maqashid Umum al-

Qur’an, Maqashid Khusus al-Qur’an, Maqashid Surah dalam al-Qur’an, Maqashid Ayat 

dalam al-Qur’an, Maqashid Kata dan Huruf dalam al-Qur’an. Ragam yang seharusnya 

dan kebanyakan dari pengkaji al-Qur’an menjadikannya ringkas, menjadi dua atau tiga 

jenis Maqashid saja, Waṣfī menjadikannya bagian-bagian terpisah, dengan maksud agar 

para pengakaji al-Qur’an memberikan perhatiannya lebih terhadap keseluruhan ragam 

Maqashid al-Qur’an.49 Dan ini adalah gagasan yang luar biasa, karena dengan 

menjadikan ragam-ragam dari Maqashid al-Qur’an terpisah, para pengkaji al-Qur’an 

akan lebih terfokus dalam menjabarkan dan menemukan setiap maksud dari ayat-ayat 

dalam al-Qur’an. Selain itu, pemahaman Waṣfī terhadap Maqashid al-Qur’an dan 

Maqashid Syariah, menjadikan karya-karya yang dihasilkannya menjadi sebuah 

runtutan perjalanan terbentuknya kajian Maqashid al-Qur’an. Tafsir yang 

berorientasikan kepada penggalian terhadap tujuan-tujuan utama al-Qur’an itu 

umumnya disebut tafsir maqashidi, yang Waṣfī definiskan dengan: 

Salah satu corak dari berbagai corak tafsir yang membahas pengungkapan makna 

dan hikmah-hikmah yang melingkupi Al-Qur’an, baik yang universal ataupun yang 

                                                           
47 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsīr Maqāṣidī Li Al-Qur’ān Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah li Manhaj Jadīd 
Fī Tafsīr (Cairo: Mofakroun, 2019), 15. 
48 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsīr Maqāṣidī Li Al-Qur’ān Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah li Manhaj Jadīd 
Fī Tafsīr (Cairo: Mofakroun, 2019), 6. 
49 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsīr Maqāṣidī Li Al-Qur’ān Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah li Manhaj Jadīd 
Fī Tafsīr (Cairo: Mofakroun, 2019), 30 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

666 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

parsial, serta menjelaskan cara penggunnaannya dalam mewujudkan kemaslahatan 

hamba.50 

 Maqashid al-Qur’an perlu ditemukan oleh para mufasir baik ayat ataupun surah 

dalam al-Qur’an sehingga tercipta sebuah tafsir yang berbasis maqashid. Tafsir berbasis 

maqashid ini kemudian dikenal dengan istilah tafsir Maqashidi, sebuah tafsir yang 

bermaksud menggali pesan-pesan dalam al-Qur’an yang berupa tujuan, hikmah, 

ataupun makna terdalam pada sebuah teks al-Qur’an.51 Dari definisi-definisi yang telah 

disebutkan, Dapat difahami bahwa Waṣfī menjelaskan tafsir maqashidi sebagai sebuah 

corak atau aliran, sama halnya seperti corak tafsir lain seperti tafsir al-Adab al-Ijtimā’I, 

Falsafi, Sufi. Sehingga Tafsir Maqashidi dapat dipadukan dengan metode apapun dalam 

upaya menafsirkan al-Qur’an. Pendapat ini menjadi kuat dengan adanya pernyataan 

Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd berikut ini: Tafsir Maqashidi sangat dibutuhkan oleh tafsir lain 

dikarenakan hal-hal berikut: Tafsir Tafshili membahas mengenai makna lafadz dan 

tujuannya, maka kaitannya dengan tafsir maqashidi sangat tampak, ketika makna-

makna lafadz dijabarkan untuk sampai pada pemahaman terhadap tujuan sebuah ayat, 

maka pada saat yang sama, sejatinya seorang mufasir tengah mencari maqashid ayat 

dan surah dalam al-Qur’an, Tafsir Ijmali menjelaskan makna surah secara global, itu 

juga berkaitan dengan maqashid surah, Tafsir Muqārin menjelaskan berbagai pendapat 

mufasir pada ayat ataupun Sebagian ayat, kemudian menjelaskan mana yang lebih jelas 

dan mana yang lemah, dan penentuan ini tidak berasas kecuali menggunakan faham 

maqashidi, sedangkan Tafsir Maudu’I memetakan seluruh ayat al-Qur’an sesuai tema, 

yang tidak lain bertujuan untuk menyingkap maqashid al-Qur’an dari tema surah 

ataupun apa yang ada di dalam alQur’an. Maka jelas bahwa Faham maqashid al-Qur’an 

sangat diperlukan oleh semua jenis tafsir, dan seorang mufasir tidak memisahkan 

dengan pendekatan apa saja, karena ia dapat digunakan dalam setiap pendekatan.52 

Pernyataan tersebut menunjukkann sisi penting dari megetahui maqashid al-Qur’an 

bagi seorang mufasir, bahwa tujuan dari seorang mufasir ialah menjelaskan maqashid 

yang Allah inginkan sesempurna mungkin melalui apa yang telah mereka pahami dari 

ayat-ayat al-Qur’an.  

                                                           
50 Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj Jadīd Fī Tafsīr 
51 Wely Dozan and Arif Sugitanata, “Hermeneutika Versus Maqashid (Tafsir Maqashidi) Sebagai Gerakan 
Membumikan Tafsir Al-Qur’an,” El-Afkar (Jurnal IAIN Bengkulu) Vol. 10 No, no. Juni (2021): 2. 
52 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, At-Tafsir Al-Maqashidi Li Shuwar Al-Qur’an, 17 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

667 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Namun, Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd menegaskan dalam karya terbarunya Nahwa al-

Tafsīr Maqāṣidī li al-Qur’ān al-Karīm bahwa tafsir maqashidi selain menjadi salah satu 

ragam tafsir secara mandiri, ia juga menembus dan menyatu kepada semua ragam tafsir 

yang ada.53 Sehingga jelas, Tafsir Maqashidi menurut Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd merupakan 

sebuah corak, sebuah cara pandang sekaligus ragam tafsir. Sebagaimana diketahui, Dr. 

Waṣfī memiliki banyak karya yang membahas mengenai tafsir maqshidi, yang dua di 

antaranya dijadikan rujukan penulis yakni at-Tafsīr al-Maqāṣidī Liṣuwar al-Qur’ān al-

Karīm dan Nahwa Tafsīr Maqāṣidī li Al-Qur’ān Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyyah li Manhaj 

Jadīd fī Tafsīr al-Qur’ān, dan salah satunya telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Indonesia oleh Dr. Ulya Fikriyati Lc. MAg. Dalam wawancara, penerjemah menyebut: 

Sebagai buku utuh tentang metode tafsir maqashidi, buku Waṣfī cukup baik meski 

dalam beberapa bagian terdapat pengulangan dan kekurangan, di antara 

kekurangannya ada pada ragam cara mengetahui Maqashid al-Qur’an, terdapat dua cara 

yang tumpang tindih (Metode Induktif dan Metode Konklusif). Buku tersebut juga 

memiliki keunggulan. Keunggulan yang paling terlihat ialah bahwa karya Waṣfī Āsyur 

meringkas banyak kitab-kitab klasik sehingga bagi pemula akan memberikan banyak 

pemantik awal untuk diperdalam secara mandiri.54 

Maksud dari tumpang tindih di atas, hemat penulis karena penjelasan pembagian 

metode mengetahui maqashid al-Qur’an tidak efisien, ada kerancuan antaara metode 

induktif dan metode konklusif, dan seharusnya dapat diperingkas menjadi tiga metode 

saja, yakni metode tekstualis, metode tematik, dan metode eksperimen para pakar al-

Qur’an. Hal ini dikarenakan antara metode induktif dan metode konklusif hampir tidak 

terdapat perbedaan antara keduanya, melainkan keduanya sama-sama berperan 

sebagaimana metode tematik yang mengkategorisasikan ayat-ayat sesuai dengan 

maqashidnya. Perbedaan terdapat pada tindak lanjut, bahwa pada metode konklusif, 

seorang mufasir harus menelaah sampai menemukan kesimpulan Maqashid Umum dan 

Maqashid Khusus. Sesuai dengan nama buku ini, bahwa buku ini hadir sebagai landasan 

awal memahami tafsir maqashidi, dalam sebuah wawancara, waṣfī menyebut bahwa 

buku ini:  

                                                           
53 Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’ān al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah Li Manhaj 
Jadīd Fī Tafsīr, 
54 Ulya Fikriyati, penerjemah buku berjudul Nahwa Tafsīr Maqāṣidī li Al-Qur’ān Al-Karīm, Wawancara 
pribadi melalui Whatapps, 28 Februari, 2022 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

668 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Buku ini merupakan ringkasan, sebuah buku kecil yang berisi segala sesuatu yang 

berhubungan dengan pandangan awal mengenai Maqashid al-Qur’an.55 Sehisngga karya 

waṣfī sudah sangat baik untuk memberikan pandangan awal mengenai tafsir yang 

berbasis maqashid al-Qur’an. Penyimpulan jumlah dan jenis Maqashid al-Qur’an yang 

berbeda-beda akan terus berlanjut, sejalan dengan penelitian-penelitian yang dilakukan 

oleh para ulama yang berbedaberbeda pada masing-masing era dan problematika yang 

dihadapi saat itu. dan Maqashid-Maqashid yang ada masih sangat mungkin disimpulkan 

Maqashid alQur’an yang lain. Maqashid al-Qur’an menata pokok-pokok bahasannya, 

sehingga antar ayat dan surah akan sejalan dengan Maqashid umumnya. 

4. KESIMPULAN 

Sebagai kajian dalam ilmu al-Qur’an yang realtif baru, Maqashid alQur’an sejatinya 

telah menjadi orientasi penafsiran sejak lama dan idiom dari kata Maqashid al-Qur’an 

telah tersebar diberbagai ilmu keislaman. Maqashidmaqashid yang telah ditemukan dan 

dijlentrehkan oleh para mufasir dan cendekiawan muslim akan terus bertambah seiring 

maraknya kontekstualisasi terhadap panfsiran ayat-ayat al-Qur’an. Waṣfī sebagai pakar 

Maqashid memperkenalkan Tafsir Maqashidi sebagai sebuah pendekatan, metode, dan 

salah satu ragam tafsir. Ada empat Teknik yang dapat digunakan untuk menggali 

Maqashid dari sebuah ayah, surah, bahkan huruf dan kata dalam alQur’an yaitu: metode 

tekstual, metode induktif, metode konklusif, dan metode eksperimen dari para pakar al-

Qur’an. Meskipun Waṣfī menyebut bahwa Maqashid al-Qur’an memiliki ruang lingkup 

yang lebih luas dibandingkan dengan Maqashid Syariah, namun hasil kajian-kajian dari 

kajian Maqashid Syariah tetap menjadi landasan, sehingga tepat ketika ia memasukan 

salah satu metode dalam menyingkap Maqashid al-Qur’an ialah memahami apa yang 

telah ditemukan oleh para pakar al-Qur’an sebelumnya. Dan karya-karyanya dalam 

upaya mengembangkan Maqashid al-Qur’an sedikit banyak telah memberikan 

pandangan baru bagi mufasir. 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Auda, Jasser. Systems as Philosophy and Methodology for Analysis. Maqasid Al-Shariah 

as Philosophy of Islamic Law. London: The International Institute of Islamic 

Thought, 2007. https://doi.org/10.2307/j.ctvkc67tg.8. 

                                                           
55 Waṣfī Āsyur Abū Zayd, Pakar Maqashid Syariah, Wawancara Pribadi melalui Telegram, 18 February 
2022 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

669 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

Būdūkhah, Mas’ūd. “Juhūd Al-‘Ulamā’ Fī Istinbāṭ Maqāṣid Al-Qur’ān Al-Karīm.” In Juhud 

Al-Ummah Khudmah Al-Qur’ān Al-Karīm Wa ’Ulumihi. Universitas Ferhat Abbas 

Shatif, 2018. 

Bushiri, Muhammad. “Tafsir Al-Qur’an Dengan Pendekatan Maqashid Al-Qur’an 

Perspektif Thaha Jabir Al-‘Alwani.” Tafsere Journal 7, no. 1 (2019): 138. 

Daridi, Ahmad Fathurrahman. “[Resensi Buku]: Tafsir Maqasidi, Puncak dari Segala 

Jenis Tafsir?” Khazanah, 14 July 2020. Diakses 4 April 2022. 

https://arrahim.id/afu/resensi-buku-tafsir-maqasidi-puncak-dari-segala-jenis-

tafsir/ 

Dozan, Wely, and Arif Sugitanata. “Hermeneutika Versus Maqashid (Tafsir Maqashidi) 

Sebagai Gerakan Membumikan Tafsir Al-Qur’an.” El-Afkar (Jurnal IAIN Bengkulu) 

10, no. 1 (2021): 2. 

Fachruddin, Imam. “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir Dalam 

Perspektif Politik Pada Masa Sahabat.” At-Tasyree: Jurnal Pemikiran Islam 4, no. 5 

(2017): 6. 

Fawaid, Ahmad. “Kritik Atas Kritik Epistemologi Tafsir M. Abied Al-Jabiri: Studi Kritis 

Atas Madkhal Ila Al-Qur’an Al-Karim.” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 2 

(2015): 157. https://doi.org/10.18860/ua.v16i2.3185. 

Fikriyati, Ulya. “Maqāsid Al-Qur’ān: Genealogi Dan Peta Perkembangannya Dalam 

Khazanah Keislaman.” ’Anil Islam: Jurnal Kebudayaan Dan Ilmu Keislaman 12, no. 

2 (2019): 195. 

———. Penerjemah buku Nahwa Tafsīr Maqāṣidī li Al-Qur’ān Al-Karīm, Wawancara 

pribadi via WhatsApp, 28 Februari 2022. 

Ibn al-Qayyim al-Jauziyah. I’lam Al-Muwaqqi’in ’an Ma’rifat Rabb Al-’Alamin. Bairut: Dar 

Al-Jil, 1973. 

Junaedi, Didi. “Memahami Teks, Melahirkan Konteks: Menelisik Interpretasi Ideologis 

Jamaah Tabligh.” Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no. 1 (2013): 1. 

https://doi.org/10.1548/quhas.v2i1.1274. 

Kodir, Fahiihuddin Abdul. Qiro’ah Mubadalah. Yogyakarta: Diva Press, 2019. 

Kusroni. “Mengenal Ragam Pendekatan, Metode, Dan Corak Dalam Penafsiran Al-

Qur’an.” Journal Kaca 9, no. 1 (2019): 91. 

Made Saihu. “Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Shari’ah.” Al-Burhan: Kajian Ilmu dan 

Pengembangan Budaya Al-Qur’an 21, no. 1 (2021): 48. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

670 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025 

 

https://doi.org/10.53828/alburhan.v21i01.225. 

Mubin, Fatkhul. “Tafsir Emansipatoris: Pembumian Metodologi Tafsir Pembebasan.” 

Mumtaz 3, no. 1 (2019): 133. 

Mufid, Abdul. “Maqasid Alquran Perspektif Muhammad Al-Ghazali.” Al-Bayan: Jurnal 

Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 69. https://doi.org/10.15575/al-

bayan.v4i2.7289. 

Mustaqim, Abdul. “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi 

Beragama.” 2019. 

———. Epistimologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010. 

Nahri, Delta Yaumin. Maqashid Al-Qur’an: Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-

Qur’an. Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020. 

Raisuni, Ahmad. Maqashid Al-Maqashid: Al-Ghayat Al-’Ilmiyah wa Al-’Amaliyah li Al-

Maqashid Al-Syari’ah. Bairut: Al-Mawred, 2013. 

Salamah, Ummu. “Maqâshid Al-Qurân Perspektif Badi‘uzzaman Sa‘id Nursi.” Studia 

Quranika 4, no. 1 (2019): 42. 

https://doi.org/http;//dx.doi.org/I0.2IIII/studiquran.v4i1.3246. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Yogyakarta: 

Pesantren Nawesea, 2017. 

https://www.researchgate.net/publication/332107628_Hermeneutika_dan_Peng

embangan_Ulumul_Qur’an_2017. 

Waṣfī ’Āsyūr Abū Zayd. Nahwa Tafsīr Maqāṣidī Li Al-Qur’ān Al-Karīm: Ru’yah Ta’sīsiyah 

Li Manhaj Jadīd fī Tafsīr. Kairo: Mofakroun, 2019. 

———. At-Tafsīr Al-Maqāṣidī Li Ṣuwar Al-Qur’ān. Kairo: Al-Lukah, 2013. 

———. Wawancara, Pakar Maqashid Syariah, 18 Februari 2022. 

Zulaiha, Eni. “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma, dan Standar Validitasnya.” 

Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 2, no. 1 (2017): 82. 

https://doi.org/10.15575/jw.v2i1.780. 


