AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin E-ISSN : 3062-9489
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
Halaman: 650-670

MAQASHID AL-QUR’AN DAN INTERPRETASI WASFI ‘ASYUR ABU ZAYD

Muchammad Harun Arrosyid
Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri
Email: muchammadharunarrosyid@gmail.com

Keywords Abstract

Magqashid Al-Qur’an, Magqashid al-Qur'an is a new discourse in the study of the Qur'an.
Tafsir Maqashidi, Wasfi Scholars are still debating his position in the study of the science of
“Asyiir Abii Zayd Ulum al-Qur'an. Is it a separate discipline or is it part of another

science. Many interpretation products are not oriented to Maqashid
and are only a repetition of the products of previous interpretations
or contestation of interpretations of thought. Therefore, the main
object of this study is to provide a deeper understanding of the study
of Magqashid al-Qur'an and how to apply the Magqashidi
interpretation of Wasfi, an Egyptian cleric. This research is a
qualitative research and library research with a sociology of
knowledge approach. The primary data of this research are the
works of Wasfi and the results of interviews. According to Wasfi, the
purpose of the Qur'an is the realization of the purpose of the surah,
verse, and theme in the Qur'an. He asserted that the Maqashid al-
Qur'an consists of five parts: general and specific objectives
(Magqashid '"Ammah and Maqashid Khassah), the purpose of surahs,
verses, words, and letters in the Qur'an and according to him
Magqashidi interpretation apart from being one of the various
interpretations independently, it also penetrates and integrates into
all the various interpretations that exist. Maqashidi interpretation is
a style, perspective, as well as a variety of interpretations. The idea is
unique because of the exclusivity in the variety of Maqashid and the
method in finding the Maqashsid of the Qur'an.

Magqashid Al-Qur’an, Magqashid al-Qur'an merupakan wacana baru dalam kajian al-
Tafsir Maqashidi, Wasfi Qur’an. Para ulama masih memperdebatkan posisinya dalam kajian
“Asyiir Abii Zayd ilmu Ulim al-Qur’an. Aapakah ia menjadi disiplin ilmu tersendiri

atau merupakan bagian dari ilmu lain. Banyak produk tafsir yang
tidak berorientasi kepada Maqashid dan hanya berupa repitisi dari
produk-produk tafsir sebelumnya atau kontestasi pemikiran tafsir.
Oleh itu, objek utama kajian ini adalah untuk memberikan
pemahaman lebih dalam mengenai kajian Maqashid al-Qur’an dan
bagaimana aplikasi dari tasfir Maqashidi Wasfi, seorang ulama
Mesir. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dan penelitian
kepustakaan dengan pendekatan sosiologi pengetahuan. Data
primer penelitian ini adalah karya Wasfi dan hasil wawancara.
Menurut Wasfi tujuan al-Qur’an adalah Realisasi dari tujuan surah,
ayat, dan tema dalam al-Qur’an. la menegaskan bahwa Maqashid al-
Qur’an terdiri dari lima bagian: tujuan umum dan khusus (Maqashid
'"Ammah dan Maqashid Khdassah), tujuan surah, ayat, kata, dan huruf
dalam Al-Qur'an dan menurutnya Tafsir Maqashidi selain menjadi
salah satu ragam tafsir secara mandiri, ia juga menembus dan
menyatu kepada semua ragam tafsir yang ada. Tafsir Maqashidi

650 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025


mailto:muchammadharunarrosyid@gmail.com

AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

adalah corak, cara pandang, sekaligus sebuah ragam tafsir.
Gagasannya unik karena adanya eksklusifitas pada ragam Maqashid
dan metode dalam menemukan Maqashsid al-Qur’an.

1. PENDAHULUAN

Teks al-Qur'an menjadi episentrum pemegang legalitas tertinggi, oleh itu solusi
permasalahan umat harus diletakkan dibawah otoritas nas, hal ini dapat menjadi
masalah ketika tafsir yang serat paradigma teosentris-ideologis menggiring pada
tercabutnya tafsir dari realita problematika yang dihadapi manusia.! Berbagai
penafsiran sudah banyak dilakukan namun tidak sedikit yang mengabaikan aspek
Magqgashid. Berbagai madzhab tafsir juga telah lahir, namun sebagian mengabaikan
perspektif Maqashid al-Qur'an dan hanya menjadi repitisi tafsir dari penafsiran
sebelumnya.

Namun demikian, Tafsir Maqashidi yang berorientasi pada menyingkap Maqashid
al-Qur’an masih diperdebatkan posisinya, apakah ia menjadi salah satu metode tafsir,
atau sekadar corak tafsir. Para pakar terus memformulasikan definisi yang tepat.2
Sudah saatnya paradigma terhadap pemahaman teks Al-Qur'an perlu digeser dari
paradigma leteralis-ideologis menjadi paradigma kritis-kontekstual.2 Sebuah upaya
merekontruksi produk tafsir klasik yang tidak relevan untuk diaplikasikan pada
kehidupan dan problematika umat saat ini.#

Wasfi ‘Asylr Abl Zayd merupakan ulama Mesir yang memiliki banyak kajian
mengenai Maqashid al-Qur’an dan Maqashid Syariah. Gagasan-gagasan yang ia berikan
memberikan warna baru pada studi al-Qur’an. Oleh itu pembaharuan-pembaharuan
yang muncul dari pemikiran kritisnya dan sesnsitifitasnya terhadap pemasalahan
kontemporer perlu dijabarkan sebagai pandangan terhadap kajian Maqashid al-Qur’an.
Memperluas pemahaman terhadap penafsiran al-Qur’an sangat penting sebagaimana

disebut Ibn alQayyim bahwa teks-teks keagamaan terbatas dan terputus pasca

1 Fatkhul Mubin, “Tafsir Emansipatoris: Pembumian Metodologi Tafsir Pembebasan,” Mumtaz 3, No. 1
(2019): 133.

2 Made Saihu, “Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Shari’ah,” Al-Burhan (Kajian [lmu Dan Pengembangan
Budaya Al-Qur’an) Vol. 21, N (2021): 48,

3 Abdul Mustaqim, Epistimologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LkiS, 2010),V

4 Eni Zulaiha, “Tafsir Kontemporer : Metodologi , Paradigma Dan Standar Validitasnya,” Wawasan: Jurnal
[Imiah Agama Dan Sosial Budaya 2 Vol. 1, no. June 2016 (2017): 83,

651 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

waafatnya Nabi, namun problematika yang dihadapi umat tidak (al-Nustis Mutanahiyah
wa Hawadis al-‘Ibad Ghair Mutanahiyah).>

Sebagian besar dari teks al-Qur’an bersifat global, untuk memahami teks yang
global tersebut, dibutuhkan pendekatan kajian al-Qur’an sesuai dengan kebutuhan umat
saat ini.6 Dialektika antara teksteks suci dengan realita menimbulkan ragam tafsir yang
berbeda.” Perbedaan jangka waktu antara waktu turunnya al-Qur’an dan waktu saat ini
tidak mengurangi keagungan al-Qur’an sebagai kitab suci yang $alih likulli zaman wa
makan. Membenturkan teks dengan realitas hanya akan melahirkan pehaman tektual
yang tidak berkontribusi untuk umat.8

Para mufasir dalam memproduksi produk tafsir perlu memahami maqasid al-
Qur'an, karena dengan demikian, sebuah produk tafsir akan berorientasi pada
kemaslahatan manusia dan mencegah mafsadah para mufasir menjadikannya salah satu
kaidah penting dalam menafsirkan al-Qur’an agar terhindar dari dominasi ideologi
tertentu.? Keterbatasan penjelasan teks alQur’an dan Hadist pasca wafatnya Rasulullah
saw. menuntut adanya pemaknaan yang dinamis dari kontekstualisasi al-Qur’an.10 Maka
pendekatan yang mampu menangkap maksud dari pesan-pesan al-Qur’an yang bersifat
universal untuk mewujudkan fungsi utama diturunkannya yakni terealisasinya
kebaikan bagi manusia menjadi paradigma baru, Maqashid al-Qur'an yang memiliki
peran tersebut menjadi paradigma baru dalam upaya menemukan nilai-nilai tujuan
primer diturunkannya al-Qur’an.!l Penelitian ini dimaksudkan untuk memperkaya
hazanah kajian tafsir kontemporer yang salah satunya ialah kajian tafsir maqashidi
yang berupaya menggali makna dibalik teks al-Qur’an. Di era sekarang ini, manusia
kontemporer dirasa perlu menggunakan perspektif maqashidi dalam berinteraksi

dengan al-Qur’an. Menurut Abdul Mustaqim tafsir maqashidi dapat menjadi falsafah

5 Ibn al-Qayyim Al-Jauziyah, I'lam Al-Muwaqqi’'in 'an Ma;’trifat Rabb Al-’Alamin (Bairut: Dar Al-Jil, 1973),
333.

6 Ummu Salamah, “Maqashid Al-Quran Perspektif Badi * Uzzaman Sa ’ Id Nursi,” Studia Quranika (Jurnal
Studi Qur’an) Vol. 4 No., no. 1 (2019): 42,

7 Didi Junaedi, “Memahami Teks, Melahirkan Konteks: Menelisik Interpretasi Ideologis Jamaah Tabligh,”
Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no. 1 (2013):

8 Kusroni, “Mengenal Ragam Pendekatan, Metode, Dan Corak Dalam Penafsiran Al-Qur’an,” Journal Kaca
Vol. 9 No. (2019): 91.

9 Muhammad Bushiri, “Tafsri Al-Qur’an Dengan Pendekatan Maqashd Al-Qur’an Perspektif Thaha Jabir Al-
‘Alwani,” Tafsere Journal 7, No. 1 (2019): 138.

10 Ulya Fikriyati, “Maqasid Al-Qur’An: Genealogi Dan Peta Perkembangannya Dalam Khazanah Keislaman
[Maqgasid Al-Qur'An: Genealogy and Map of Its Development in Islamic Treasure],” ’Anil Islam: Jurnal
Kebudayaan Dan Ilmu Keislaman 12, no. 2 (2019): 195.

11 Delta Yaumin Nahri, Maqashid Al-Qur'an Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-Qur’an
(Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020), 1-2.

652 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

tafsir yang menempatkan penafsir pada sikap moderat dalam menafsirkan teks, dalam
artian tidak terlalu kaku dalam menafsirkan, sehingga menjadi sebuah teks mati saja
dan tidak terlalu liar keluar dari bingkai teks. Peran tafsir maqashidi ialah
menjembatani keduanya.l?2 Penelitian ini membahas mengenai posisi Maqashid al-
Qur'an dalam mewujudkan tafsir maqashidi, sebuah tafsir yang berbasis pada
Maqashid. Tidak dapat dipungkiri, pasca wafatnya Nabi, muncul penafsiranpenafsiran
al-Qur'an yang ditunggangi kepentingan politik dan ideologi. sejarah mencatat,
munculnya tafsir sekterian berasal dari masalah politik, yang merambat pada masalah
teologi, dan pada akhirnya masuk pada ranah tafsir, dan al-Qur’an merupakan kitab suci
multiinterpretable, sehigga dalam produk tafsir seorang mufasir sangat dipengaruhi
oleh kondisi sosiokultural.!® Dengan menjadikan menyingkap Maqashid al-Qur’an
sebagai orientasi penafsiran, penyelewengan dan subjektifitas penafsiran dapat ditekan
agar penafsir berada pada koridor yang tetap. Keterbatasan penjelasan teks al-Qur’an
dan Hadist pasca wafatnya Rasulullah saw. menuntut adanya pemaknaan yang dinamis.

Maqashid al-Qur’an yang memiliki peran tersebut menjadi paradigma baru dalam
upaya menemukan nilai-nilai tujuan primer diturunkannya al-Qur’an.l* Meskipun
tergolong jenis tafsir baru dalam genealogi perkembangan tafsir, namun, secara tersirat
sejatinya telah banyak ulama yang menjadikan tujuan primer dari al-Qur’an sebagai
orientasi penafsiran. Para cendekiawan Muslim nusantara juga telah merumuskan
tujuan-tujuan dari al-Qur'an dengan teorinya masing-masing meskipun tidak secara
eksplisit menggunakan istilah maqashid al-Qur’an, namun pemikirannya sangat jelas
berorientasi menemukan tujuan sesungguhnya dari ayat-ayat dalam al-Qur’an. Sahiron
Syamsuddin yang dikenal pencetus teori hermenutika Cum-Maghza, merumuskan tiga
tipologi tafsir kontemporer yakni: Quasi-Obyektivis Konservatif, Subyektifis dan Quasi-
Obyektivis Progresif. Dari ketiga aliran tersebut, aliran terakhirlah yang ia anggap
sebagai metode tafsir paling tepat karena terdapat keseimbangan hermeneutic yang
memberikan porsi yang sama antara makna literal al-Qur’an dan pesan utama yang
disebut Maghza, ia juga menyebut Maghza dengan Maqgshad, ini dapat ditemukan pada

langkah-langkah menemukan tujuan utama ayat yakni menganalisa Bahasa teks al-

12 Abdul Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama” (UIN
Sunan Kalijaga, 2019), 9

13 Imam Fachruddin, “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir Dalam Perspektif Politik
Pada Masa Sahabat,” At-Tasyree: Jurnal Pemikiran Islam 4, no. 5 (2017): 6.

14 Delta Yaumin Nahri, Maqashid Al-Qur'an Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-Qur’an
(Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020),1-2.

653 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Qur’an, memperhatikan konteks historis pewahyuan al-Qur’an baik itu mikro maupun
makro dan menggali maqshda atau maghza ayat.1> Fagihuddin Abdul Qadhir dengan
teori munadalah mencoba menjelaskan bahwa al-Qur'an merupakan kitab suci
berkeadilan gender, tidak ada deskriminasi bagi perempuan ataupun laki-laki. Melalui
konsep yang ia bangun yakni Qiro’ah Mubadalah yang sekaligus menjadi karyanya ia
menjelaskan teksteks primer yang mengandung unsur gender tertentu. Cara membaca
ulang teksteks primer al-Qur'an diyakini mampu melahirkan keadilan dan
menghilangkan stigmatisasi negatife kepada perempuan.l® Tokoh muslim lain yakni
Abdul Mustaqim dengan gagasan tafsir maqashidi dan keterkaitannya dengan moderasi
beragama. Karyanya besarnya yang merupakan pidato pengukuhan guru besar sukses
menjadi acuan berjudul Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis
Moderasi Islam. la menyebut tafsir berbasis maqgashid al-Qur’an sangat penting untuk
menekan kontestasi epistimologi, dan menjembatani aliran tafsir tekstualis dan tafsir
liberalis. Umat Islam mampu melihat bagaimana tafsir maqashidi mengambil posisi di
tengah-tengah, demikian pula manusia agar bisa bersikap moderat, dan selalu berada di
tengah.l” Tak terelakkan para ulama tersebut berusaha menemukan pesan utama dari
al-Qur’an, meskipun tidak mengungkap secara gamblang apa yang mereka jelaskan
merupakan bagian dari maqashid alQur’an, namun sebagai pembaca, orientasi-orientasi
pada menemukan pesan utama sebuah teks terbaca jelas. Begitu juga dengan karya

ulama klasik dan pertengahan.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Sumber data primer adalah karya-karya Wasfi ‘Asyur
Abu Zayd serta hasil wawancara dengannya, sedangkan data sekunder meliputi
literatur pendukung terkait Maqashid al-Qur’an, Ulumul Qur’an, dan Kkajian tafsir
kontemporer. Seluruh data dianalisis melalui pembacaan mendalam (close reading)
untuk mengidentifikasi konsep, definisi, serta konstruksi metodologis yang dibangun
Wasfi dalam merumuskan Tafsir Maqgashidi.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan sosiologi pengetahuan, yakni

menelusuri bagaimana gagasan Wasfi terbentuk dari dialektika antara teks, konteks

15 Sahiron Syamsuddin, “Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur'an” (Yogyakarta:
PesantrenNawesea,2017)

16 Fahiithuddin Abdul Kodir, Qiro’ah Mubadalah (Yogyakarta: Diva Press, 2019)

17 Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama.”,

654 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

sosial, serta realitas keagamaan kontemporer. Tahapan analisis mencakup reduksi data,
kategorisasi tematik, interpretasi, dan penarikan kesimpulan untuk memetakan posisi
Maqashid al-Qur’an dalam struktur keilmuan tafsir serta kontribusi Wasfl bagi

perkembangan metodologi tafsir berbasis maqasid.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Wasfi ‘Asyur Abu Zayd

Wasfl ‘Asyiir Abii Zayd merupakan ulama Magashid dan ahli hukum (Usil Figih).
Lahir pada 11 Jumada Awal 1395 H bertepatan dengan 20 Juni 1975 M di desa Syekh
Mubarak di Pusat Baltim (Al-Burlus) Kegubernuran Kafr El-Sheikh di Republik Arab
Mesir. Pendidikan formal Wasfi dimulai dari Sekolah Dasar di Desa kelahirannya pada
tahun 1981 M, dan melanjutkan pada jenjang selanjutnya pada 1986 sampai 1989 M di
tempat yang sama. Kemudian melanjutkan sekolah SMA di Martir Jalal ad-Din ad-
Desouki, sebuah sekolah di Baltim, dan lulus SMA pada tahun 1993 M.18 [a kemudian
melanjutkan pendidikan jenjang sarjana di Jurusan Bahasa Arab dan Imu-Ilmu
Keislaman, Fakultas Dar al- ‘Ultim, Universitas Kairo pada tahun 1997. Jenjang Magister:
la selesaikan di Pendidikan al-Figh wa al-Usil di fakultas Dar al- ‘Ulim, Universitas
Cairo dengan predikat Cumlaude pada tahun 2005, karya tesisnya dijadikan buku dan
beritanya dimuat diberbagai surat kabar, tesisnya berjudul Nazariyyah al-Jabr fi al-Figh
al-Islam1 Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah. Jenjang doctoral Ia selesaikan dengan
desertasi yang berjudul AlMaqasid al-Juz’iyyah Dawabituha, Hujjiyatuha wa Wada’ifiha
Asaruha fi al-Istidlal alFighi dengan predikat Summa Cumlaude pada tahun 2011 di
Fakultas Dar al- ‘Ulim Universitas Kairo. Tidak berhenti disitu, Gelar Associate
Propfessor diperolehnya untuk bidang Usul al-Figh dan Maqashid Syari’ah di
Universitas Tripoli Lebanon, kemudian ia memperoleh gelar Profesor penuh pada
Universitas Terbuka Mekkah Al-Mukarromah pada tahun 2017.1° Di dunia
internasional, Wasfi aktif menjadi bagian dari Persatuan Cendekiawan Muslim
Internasional (International Union of Muslim Scholars/IUMS) sebagai ketua devisi
pendidikan syariah, Organisasi yang didirikan oleh Syekh Yusuf Al-Qaradawi pada
tahun 2004 itu sekarang diketuai oleh Dr. Ahamd ar-Raysuni, Wasfl ‘Asyir Abu Zayd

18 Wasfi ‘Asyiir Abl Zayd, Pakar Ushul Figih dan Magashid Syari’ah, 18 Februari 2022, 00.13 WIB melalui
media Online. Informasi didukung dengan dokumen yang diberikan narasumber

19 Wasfl ‘Asyur Abii Zayd, Nahwa Tafsir Maqasidi li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sislyyah li Manhaj Jadid
fi Tafsir Terjemah Ulya Fikriyati. (Jakarta: PT. Qaf Media Kreativa, 2020), 240-241.

655 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

termasuk pada keanggotaan inti organisasi tersebut.2? Pada 28 Desember 2021 ia
memperoleh sertifikat keanggotaan secara resmi dari Dr. Ahmad Abd as-Salam ar-
Raysiini selaku ketua organisasi tersebut.2! Dalam organisasi itu Wasfi ‘Asyir Abu Zayd
juga memiliki banyak peran, khususnya dalam penyelenggaraan seminar.22 Wasfi ‘Asyur
Abu Zayd juga merupakan anggota dari Egyptian Philosophy Association (Al-Jam’iyyah
Al-Falsafah Al-‘Ilmiyyah) sejak tahun 2005, juga merupakan anggota dari Arab Union of
The Electronic Media (Al-Ittihad Al-‘Arabi Li Al-Tlam Iliktraini).23 Ia juga seorang
Peneliti Syariah di International Center for Moderation di Kuwait sejak 2006.24 Wasfi
memiliki banyak konferensi yang menunjukkan geliat keilmuan yang luas. Ia juga
seringkali muncul dibeberapa program TV, Webinar, dan tentunya di Channel Youtube
pribadinya. Pengalaman Wasfi ‘Asylir Abi Zayd mengajar di berbagai universitas
menunjukkan sisi kealiman dan kecerdasannya. Wasfi merupakan cendekiawan yang
melek intelektual sekaligus perduli digital, hal ini dapat dilihat dari akun media
sosialnya, Hingga tulisan ini dibuat, Ila memiliki beberapa media masa seperti: Facebook
dengan nama Wasfy Ashour Abo Zaed (22 s+ & = s (yang diikuti oleh 99.606
pengguna facebook. Twitter dengan nama (= 2 s 4% le & = 5.2 (dan hingga kini telah
diikuti lebih dari 83.929 pengikut, Telegram dengan nama (2 2) 5 4 & == 5.235 & (yang
hingga kini telah diikuti 14, 073 pengikut, > & ~= 5 Jséle 54 335 - ) nama dengan
Youtube Chanel 4 < ) 355 l(yang memiliki 9,03 ribu subscriber dengan seribu
unggahan video, Instagram dengan nama drwasfyabozid yang diikuti oleh lebih dari
sembilan ratus pengguna Instagram, Hingga saat ini Wasfl masih konsisten menulis di
berbagai media masa, la mempublikasikan pemikiran-pemikirannya dalam media
officialnya dan beberapa penerbit. Ini membuktikan konsistensinya menulis dan
keinginan yang kuat untuk mengedukasi umat. Wasfi merupakan ulama yang
memperhatikan ketersambungan sanad keilmuan, [a menyebutkan bagaimana

rangkaian sanad keilmuannya terstruktur rapi, tidak hanya ulama Mesir dan daerah

Timur Tengah, namun sanad keilmuannya juga sampai pada ulama Nusantara seperti

20 Ali Mohieddin Qaradaghi, International Union of Muslim Scholars,
https://iumsonline.org/en/Search.aspx?ID=Structur%?20organisation, Akses 9 Januari 2022
21Drwasfyabozid,https://www.instagram.com/p/CYHA046leVY/?utm_medium=share_sheet30

Desember 2020, dan disiarkan di Channel Youtube pada 28 Desember 2021
https://youtu.be/plsxOCYZMGk

22 Drwasfyabozid,https://www.instagram.com/p/CXB_6Mtryw0/?utm_medium=share_sheet, 4
Desember 2021

23 Arab Union of the Electronic Media, http://www.auem.org/ Akses 7 Januari 2022

24 Goodreads, https://www.goodreads.com/author/show/7031440. Akses 7 Januari 2021

656 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Syekh Ahmad bin Muhammad Arsyad Al-Banjari. [a menghafalkan al-Qur'an dengan
Riwayat mam Hafs ‘an Asim. Pemahaman Maqashid dan Ilmu Syariah Ia dapatkan dari
beberapa tokoh terkemuka seperti Syekh Yusuf Al-Qardawi yang juga memberikan
sanad untuk mengajarkan karya-karyanya. Sanadnya juga sampai pada Syekh
Muhammad Hasan, Syekh Abd Al-Karim Ibn Muhammad Al-Anis, la juga mendapat
l[jazah khusus dari Syekh Ahamd Al-Raysuni untuk mengajar kitab-kitabnya. Perihal
hukum ia menadapatkan sanad dari Muhammad Ibn Isma’il al-‘Umrani, Syekh Abd al-
Wasi’ Yahya al-Wasi'i, Ahmad Jabir Jubrani al-Yumna dan Syekh Muhammad Zaki
Ibrahim, dan masih banyak rantai sanad yang telah ia urai dalam biografinya.2>
Konsep Magashid Al-Qur’an Wasfi ‘Asyur Aba Zayd

Kajian Maqashid al-Qur’an berawal dari kajian pokok syariah.26 Menurut Wasfi
‘Asyiir Abl Zayd, secara etimologi Maqashid dapat diartikan dengan. Kemajuan , tujuan,
Induk, Rahasia, tujuan. Sedangkan
Sedangkan secara terminologi, Maqashid menurut Wasfi dapat didefinisikan:

laobia Sg Ld 1l e aua galSalde ol N4l Y G 8ad Jallaa

Wall, 8dalr Ja¥ls

Sesuatu yang ditetapkan oleh Syari’ (Allah dan Rasul-Nya) berupa penetapan
ketentuan-ketentuan Islam untuk mencapai kepentingan bersama di dunia dan
akhirat”.2”

Namun demikian, menurut Wasfi, Magashid al-Qur’an belum menjadi perhatian
yang serius untuk kajian Ulum al-Qur’an, sehingga belum ditemukan asas yang jelas
pada kitab-kitab Ulum al-Qur’an. Padahal Maqashid al-Qur’an seharusnya menjadi
muqgaddimah Ulum al-Qur’an karena Ia berbicara tentang hak al-Qur’an itu sendiri.
Wasfi ‘Asyiir Abi Zayd mengkaji Magashid al-Qur'an dengan memisahkan antara
Magashid al-Qur’an dan Maqashid al-Syariah sebagai disiplin ilmu yang independent.28
Menurut Wasfi, dengan Maqashid Syari’ah hukum syariah dapat difahami dengan benar,

25 Wasfi ‘Asyur Abu Zayd, Professor Usil Figh and Maqasid Syariah. Wawancara online pada 18 Februari
2022, informasi terkait narasumber diperkuat dengan dokumen pendukung.

26 Ahmad Fawaid, “Kritik Atas Kritik Epistemologi Tafsir M. Abied Al-]Jabiri: Studi Kritis Atas Madkhal Ila
Al-Qur’an Al-Karim,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (2015): 157

27 Wasfi ‘Asyiir Abil Zayd, At-Tafsir Al-Magqashidi Li Shuwar Al-Qur’an (Kairo: Al-Lukah, 2013), 6.

28 Wasfl ‘Asyiir Abli Zayd, Nahwa Tafsir Maqgashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid Fi1 Tafsir (Kairo: Mofakroun, 2019): 9

657 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

dan juga bisa memahami tujuan diberlakukan suatu hukum berdasarkan Nas yang
diturunkan sekaligus membatasi pemetaan Masalih dan Mafasid.2°

Pendefinisian Maqgashid al-Qur’an saat ini, seringkali memberikan pemahaman
bahwa Maqashid Syariah dan Magashid al-Qur’an merupakan satu kajian keilmuan yang
sama. Seperti Maqgashid syari’ah yang difahami oleh Jasser Audah “The purpose of the
I[slamic law is the pro- tection (al-Hilmah) for people’s ‘faith, souls, minds, private parts,
and money”30 Wasfi ‘Asyur Abu Zayd memiliki pandangan yang berbeda mengenai
keduanya, menurutnya Magashid al-Qur’an lebih luas dan melingkupi lebih banyak hal
dibandingkan dengan Maqashid Syari’ah. di dalam al-Qur’an terdapat bahasan tentang
akidah, akhlak, ibadah, muamalah, adab, politik, ekonomi, pendidikan, peradaban,
penyuci jiwa, kemasyarakatan, berbagai perkara dan hubungan interaksi yang berbeda-
beda.31 Karena al-Qur'an mendefinisikan dirinya sebagai kitab suci yang mampu
menjelaskan segala hal QS. an-Nahl: 89

"Dan Kami turunkan Kitab (Al-Qur'an) kepadamu untuk menjelaskan segala
sesuatu, sebagai petunjuk, serta rahmat dan kabar gembira bagi orang yang berserah
diri (Muslim)”.

Ayat ini menggiring pembaca pada pemahaman bahwa al-Qur'an mampu
menjelaskan apa saja yang menjadi pertanyaan manusia. Sehingga mustahil alQur’an
diturunkan dengan tidak mengandung maksud tertentu. Wasfi mengkategorikan
Magashid al-Qur’an menjadi lima bagian; Maqashid Umum alQur’an, Maqgashid khusus
al-Qur’an, Maqashid Surah, Maqgashid Ayat, dan Maqashid kata dan huruf dalam al-
Qur’an. Pertama, Maqashid Umum alQur’an, mengutip dari ar-Raysuni, menurut Wasfi
ada enam Maqgashid Umum al-Qur’an yaitu; mengesakan Allah dan menyeru untuk
menyembah-Nya, memberikan hidayah urusan agama dan duniawi, mensucikan dan
mengajarkan kebijaksanaan, memberikan rahmat dan kebahagiaan, membangun
kebenaran dan keadilan, dan meluruskan pemikiran. Sependapat dengan Abd Karim
Hamidi, Wasfi menegaskan tujuan utama dari tujuan-tujuan yang telah disebutkan ialah

merealisasikan kemaslahatan umat, adapun tujuan-tujuan lain berporos pada tujuan

29 Wasfi ‘Asytr Abi Zayd_Al-Qanah al-Rasmiyyah, Magasid al-Syari’ah wa Wagqi’uha fi Hayah al-Muslimin,
6 oktober 2017

30 Jasser Auda, Systems as Philosophy and Methodology for Analysis, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of
Islamic Law (London: The International Institute of Islamic Thought, 2007)

31 Wasfl ‘Asyiir Abli Zayd, Nahwa Tafsir Maqgashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid Fi Tafsir

658 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

tersebut.32 Kedua, Maqgashid khusus yang meliputi beberapa tema dalam al-Qur’an yang
dikategorikan menjadi dua, Maqgashid al-Khas yang berkaitan dengan suatu bahasan
dari bahasan-bahasan yang ada dalam al-Qur’an, seperti pembahasan mengenai ibadah,
akidah, muamalah, politik, interaksi social, dan hukum beserta vonis-vonisnya, daan
Magqashid Khusus terkait dengan tema dari tema-tema yang ada dalam al-Qur’an seperti
pembahasan kaum Yahudi dalam al-Qur’an yang kemudian akan ditemukan berbagai
aspek dari Kaum Yahudi. Ketiga, Maqasid surah dapat ditemukan pada setiap surah
dalam al-Qur'an yang mana ditopang oleh beberapa maqasid di bawahnya. Maqasid
sebuah surah juga dapat berasal dari tema-tema kecil dari surah tersebut. Maqasid
surah al-Qur'an menuntut pembacaan teliti, kehati-hatian, tadabur mendalam,
pengetahuan atas tema-tema tematiknya, pemeriksaan tujuan dari setiap tema di
dalamnya dan yang terakhir melakukan kontemplasi untuk menyimpulkan maqasid
utama dari surah tersebut. Dikatakan bahwa orang pertama yang melakukan ijtihad
dibidang ini ialah Imam Majd al-Din al-Fayruzabadi (w. 817 H) dalam karyanya yang
berjudul Basad’ir Dzawi al-Tamyiz f1 Latd’if al-Kitab al-‘Aziz yang diterbitkan al-Majlis al-
A’'la li al-Syu’un al-Islamiyyah (Majlis Tertinggi Urusan Keagamaan), dalam karyanya ia
menjelaskan al-Qur'an surah persurah sebagaimana susunannya dalam al-Qur’an,
magqasid surah dijabarkan dengan menjelaskan nasikh Mansukh, bagian mutasyabuh
dari surah, dan keutamaan surah.33 Keempat, Magashid kata al-Qur’an.

Magashid ini berhubungan dengan ilmu semantic, yang mempelajari penggunaan
lafadz oleh orang-orang Arab, yang membedakan ungkapan sesuai konteks dan tujuan
yang ingin dicapai. Cara mengetahui Maqashid ayat ialah dengan memperhatikan lafadz
dan pengembangan maknanya, atau sederhananya menafsirkan lafadz-lafadznya
dahulu, lalu menunjukkan maksud dari lafadz-lafadz tersebut, Wasfi menyebut ayat-
ayat al-Qur'an masing-masing memiliki Maqashid, yang bisa jadi berupa satu ayat
dengan Maqashidnya sendiri, atau beberapa ayat dengan satu maksud yang sama, dan
satu ayat bisa jadi memiliki Magashid yang beragam. Namun demikian, seorang mufasir
tidak dapat mengadakan Magashid ayat yang pada dasarnya tidak melekat dan tidak
ada pada suatu ayat. Karena manfaat dari mengetahui Maqashid ayat ialah mengetahui

hakikat kandungannya, juga beberapa fungsi lain seperti menghubungkan satu ayat

32 Wasfl ‘Asyiir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur'an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafsir
33 Wasfl ‘Asyiir Abli Zayd, Nahwa Tafsir Maqgashidi Li al-Qur'an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid Fi Tafsir

659 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

dengan ayat lainnya berdasarkan tujuan pokok yang sama, membuktikan keselarasan
al-Qur’an dengan fakta bahwa antar ayat dalam al-Qur’an terdapat keselarasan, Adapun
tujuan utama mengetahui Maqashid ayat ialah sampainya seorang mufasir pada
pemahaman makna untuk dapat memahami Maqashid-Maqashid yang lain.3* Kelima,
Magashid kata dan huruf dalam al-Qur’an. Menurut Wasfi, konsep maqahsid seperti ini
telah ada dipelopori oleh Imam Abd al-Qahir alJurjanji dalam karyanya yang berjudul
Dala’il al-I'jaz. Sederhananya, sebuah kata dalam al-Qur’an mampu menunjukkan makna
yang dalam, bahkan sebuah kata mampu menggambarkan suasana dengan hanya
melihat dan merasakan pelafalannya. Contohnya ialah pada pelafalan kata
“Layubatti’ann” pada QS. anNisa: 72. Ketika kata tersebut dilafalkan, yang dirasakan
ialah beratnya susunan huruf-huruf tersebut. kata tersebut menunjukkan gambaran
seseorang yang enggan melakukan sesuatu, yang dalam konteks ayat tersebut ialah
enggan pergi ke medan perang. Gerakan lamban pada pengucapan kata tersebut
membuat lidah seakan-akan tersangkut pada langit-langit mulut dan membuatnya lama
untuk diselesaikan, begitu indah cara Allah menyampaikan Maqashid ayat melalui
keindahan huruf-hurufnya.

Demikianlah mu’jizat al-Qur’an ditampakkan melalui pemilihan lafadz, diksi dan
huruf.3> Untuk menemukan dan menggali Maqashid al-Qur’an, Wasfi memiliki empat
metode yang disesuaikan dengan jenis Maqashid yang dikehendaki, sehingga jenis
Magqashid yang berbeda, akan berbeda juga metode yang digunakan, Adapun penerapan
keempat metode itu adalah: Metode tekstual, metode induktif, metode konklusif, dan
metode eksperimen para pakar alQur'an dapat dijelaskan dengan skema berikut: 1.
Metode Tekstual Metode ini digunakan dalam langkah awal menyingkap Maqashid
Umum dan Maqashid Khusus al-Qur’an. Metode ini digunakan untuk mengungkapkan
berbagai topik dan bahasan al-Qur’an. Menurut Wasfi, metode ini menjadikan teks al-
Qur’an yang terlihat dalam teks al-Qur’an sebagai penjelas dari tujuannya sendiri, dan
ini menjadi jalan yang paling kuat untuk mengungkap Maqashid al-Qur’an, dan
menghalangi dari menerka-nerka Maqashidnya karena terpampang jelas dalam ayat.36

Pendapat ini ditanggapi oleh Ahmad Fathurrahman Daridi, seorang dosen kuliah Tafsir

34 Wasfl ‘Asyiir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafir
35 Wasfl ‘Asyiir Ab Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafir
36 Wasfl ‘Asyiir Abli Zayd, Nahwa Tafsir Maqgashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafir

m | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

di Fakultas Syariah IAIN Surakarta melalui sebuah resensi buku, menurutnya Dr. Wasfi
perlu berhati-hati dengan statemennya ini, menurutnya: Hal termudah memahami al-
Qur’an tentu melalui telaah atas aspek tekstualnya. Di luar potensi makna kontekstual
dan implisitnya, ayat al-Qur’an sejatinya telah siap sedia dengan makna harfiahnya yang
eksplisit. Namun, untuk mereduksinya menjadi pemahaman berbasis terjemahan al-
Qur'an semata, penulis sama sekali tak sepakat. Sayang sekali Abu Zayd tak
menggarisbawahi hal ini. 3’Meskipun demikian, Wasfi telah meyinggung pentingnya
melihat realitas dan permasalahan umat pada klasifikasi ulama Maqashidi, Menurut
Wasfi, seorang mufasir layak menjadi penafsir Maqashidi apabila beberapa aspek
terpenuhi. Panafsir Maqgashidi harus memahami bahasa Arab dan penerapannya,
melakukan tadabbur dan berusaha untuk menghidupkan alQur’an, mengamalkan al-
Qur'an, mengajarkannya, dan bersungguh-sungguh dengannya, Memulai dari
Kebutuhan Umat terhadap Magashid Umum AlQur’an.

Artinya secara tidak langsung, dalam proses menemukan Magqgashid alQur’an
dengan apa yang secara nyata dan gamblang tidak boleh bersebrangan dengan
Magashid umum al-Qur’an dan Maqgashid utama yakni merealisasikan kemaslahatan
umat. Figih Islam dan berbagai ilmu yang lahir dari pembacaan al-Qur’an tidak akan
hidup dan efektif kecuali lahir dari kegelisahan umat. Menurut Wasfi, Para intelektual
yang hidup melepaskan diri dari realitas dan tidak memiliki perhatian terhadap
problematikanya dia tidak bisa memberikan perbaikan perspektif Maqashidi. Karena
dari Maqashid al-Qur’an dan Maqashid Syariah muncul langkah-langkah pembaharuan
untuk mewujudkan kebaikan bersama. Berbeda dengan Ahmad Fathurrahman Daridj,
peneliti lebih tetarik membahas salah satu syarat dari klasifikasi penafsir Maqashidi
yakni tidak boleh terlepas dari realita dan permasalahan umat disekelilingnya, dan
seorang mufasir haruslah membaca al-Qur’an seolah ia berada di masa ketika al-Qur’an
itu diturunkan, namun jika diperhatikan dari contoh-contoh implementasi dari
Magashid al-Qur’an yang dijabarkan Wasfi dalam karyanya Nahwa Tafsir Maqasidi li al-
Qur’an al-Karim, ia tidak menjelaskan latar belakang dari ayatayat yang dijelaskan,
dengan kata lain, ia tidak menyebut asbabun nuzul, Makkiyah Madaniyahnya, dan juga
keterkaitan dengan realitas yang terjadi saat ini, penjelasan yang diberikan secara

mayoritas masih menyoal mengenai maksud dari ayat-ayat, kata, dan surah yang ia

37 Ahmad Fathurrahman Daridi, [Resensi Buku]: Tafsir Maqasidi, Puncak dari Segala Jenis Tafsir?.
Khazanah. 14 July 2020. Diakses pada 4 April 2022.

661 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

jabarkan. Namun demikian, jika menyoal mengenai pengalaman sosialnya, Wasfl
merupakan sosok ulama yang memiliki sensitifitas yang tinggi terhadap isu
kontemporer dan permasalahan social, dan ini dapat dibuktikan dalam setiap edukasi
yang ia berikan di media sosialnnya, dan langkah apa yang ia ambil dalam upaya
menyelesaikan problematika sosial 2. Metode Induktif Metode ini mengambil sampel
persial untuk menyimpulkan hukum yang general. Metode ini dapat digunakan untuk
mengungkap Maqashid Umum dan Maqashid Khusus al-Qur’an. Metode induktif adalah
cara untuk menemukan semua ragam Maqashid yang ada, akan tetapi tidak dapat
digunakan untuk menyingkap Magashid ayat dan Maqashid kata dan huruf dalam al-
Qur’an. Karena kedua Maqashid ini hanya dapat difahami melalui pengamatan terhadap
lafazd dan penggunaannya dalam masyarakat Arab. Tahir Ibn ‘Asyur menyebut metode
ini sebagai A’zam al-Turuq (Teknik yang paling popular) dan mengklasifikasinya
menjadi dua bentuk: Pertama, Proses induktif yang dibentuk dari banyak ‘illah menuju
satu hikmah yang sama, dan menetapkan hikmah tersebut sebagai maqsud syar’i.
Kedua, Proses induktif yang dibentuk dari banyak dalil namun memiliki satu ‘illah yang
sama, lalu meyakini bahwa ‘illah tersebut merupakan kehendak yang Allah inginkan.38
Penggunaan metode ini pada jenis Maqashid yang berbeda menghasilkan cara
yang berbeda pula: a. Metode Induktif Untuk Mengungkap Maqasid Umum Al-Qur’an
Ada dua cara mencari magashid umum al-Qur’an melalui metode induktif. Pertama,
melakukan pembatasan terhadap maqashid yang telah ditemukan lalu
mengkategorisasikannya. Kedua, mencari pembahasan yang terkait maqashid dari ayat-
ayat al-Qur’an satu mushaf penuh. Sebagai contoh ialah kajian tafsir tematik, misalkan
maksud dari sebuah magqgasid al-Qur'an adalah “Ibadah dan Pengesaan-Nya”, maka
aplikasi metode ini ialah pada pencarian ayat-ayat yang memiliki maqsud yang sama,
dari ayat-ayat yang serumpun itu akan muncul beberapa dimensi maqsud dari tema
tersebut, seperti hakikat ibadah, karakteristik ibadah, ragam dan cara melaksanakannya
serta faidah dari mengesakan dan menyembah Allah swt. b. Metode Induktif Untuk
Mengungkap Maqasid Khusus Al-Qur'an Mengungkap maqashid khusus al-Qur’an
melalui metode induktif dilakukan dengan cara: Mengumpulkan ayat-ayat yang setema,
melakukan kategorisasi, membedakan ragam makiyah dan madaniyah untuk melihat

maqasud dari sebuah ayat terbangun secara gradual. c. Metode Induktif Untuk

38 Wasfl ‘Asyiir Abli Zayd, Nahwa Tafsir Maqgashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafir

662 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Mengungkap Magasid Surah Menemukan maqsud sebuah surah dalam al-Qur’an
melalui metode induktif ini dapat dilakukan dengan langkah paling tampak, yakni
mencermati nama surah dan pada umumnya maqsud dari sebuah surah terletak pada
awal ayat pada setiap surah, atau dapat dikatakan bahwa fondasi sebuah surah
dibangun melalui ayat-ayat pertamanya yang menjadikannya tema dominan dari
magqashid surah.?? 3. Metode Konklusif Metode ini paling umum digunakan untuk
mengungkap Magashid Khusus al-Qur’an karena metode ini merupakan lanjutan dari
metode induktif, pada fase ini Maqashid yang telah dicermati dengan mengumpulkan
ayat-ayat dan bahasan-bahasan, dan lafadz-lafadz al-Qur’an, seorang mufasir harus
memberikan kesimpulan umumnya.

Metode ini berlaku untuk tiga Maqashid berikut: Maqashid Umum, Magqgashid
Khusus, dan Maqashid Terperinci dari Ayat-ayat al-Qur’an. 4. Metode Eskperimen Para
Pakar Al-Qur’an Wasfi menjadikan metode ini (metode Ittiba’ al-‘Ulama) sebagai dasar
bagi para pakar al-Qur’an khususnya para mufasir memiliki hak didegarkan atas
eksperimen dan pendalaman mereka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, namun demikian,
Wasfi ‘Asyur Abu Zayd memilih beberapa tokoh yang dianggap sebagai para pakar al-
Qur’an yang telah melakukan eksperimen yakni mereka tokoh-tokoh yang disebutkan
namanya oleh al-Raysiini dalam bukunya Maqasid al- Maqasid, dan mereka yang
disebut dalam penelitian berjudul Juhud al-‘Ulama’ fi Istinbat Maqasid al-Qur’an al-
Karim karya ulama besar Mas'ud Budukhah.*0 Pemikirannya bukan tanpa sebab,
mengutip pendapat ar-Raysuni bahwa Allah telah memerintahkan kita agar bersandar
pada Ahlu al-Dzikr yang alim, sebagaimana termaktub di dalam al-Qur’n: Dalam QS. an-
Nahl: 43.

“Kami tidak mengutus sebelum engkau (Nabi Muhammad), melainkan laki-laki
yang Kami beri wahyu kepadanya. Maka, bertanyalah kepada orang-orang yang
mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.”

Yang dimaksud pakar dalam bidang al-Qur’an menurut ar-Raysiini adalah Mereka
yang menghabiskan hidup mereka untuk merenungkan firman Allah dan sabda-sabda
Rasul-Nya, memeriksa pedoman dan aturan syari’ah, terutama untuk kalangan mufasir,

Mereka memiliki otoritas dan kapasitas penuh kepada, untuk memberitahu kita apa

39 Wasfl ‘Asyiir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur'an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafir

40 Wasfl ‘Asytr Abi Zayd, Nahwa Tafsir Magashidi Li al-Qur'an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafi

663 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

yang telah mereka ambil dan mereka peroleh dari Magashid al-Qur’an. Mereka memiliki
hak penuh untuk didengarkan dan mengambil pelajaran dari mereka.#! Para pakar al-
Qur’an menurut ar- Raysuni yang disebutkan pada bagian kedua dengan judul Istinbat
al-‘Ulama’ li Maqasid al-Qur’an oleh arRaysuni adalah ulama besar seperti: Imam al-
Ghazali, Al-Biqa’l, Rasyld Rida, dan Ibn ‘Asyur. Sedangkan para pakar al-Qur’an yang
dimaksud oleh Mas'ud Budukhah adalah Fakhruddin Al-Razi, Jalaluddin al-Suyuthi,
Syihab al-Din alWasy, Sayyid Qutb, Abu Hamid al-Ghazali, Rasyid Rida, ‘Abd al-‘Azim
alZarqani, Mahmid Syaltit, Muhammad Tahir Ibn ‘Asyur, Muhammad alGhazalj,
Muhammad al-Salih al-Siddiq, Yasuf al-Qardawi, ‘Abd Karim alHamidi, dan Taha Jabir
al-‘Alwani.#2 Beberapa ulama tersebutlah yang diakui Wasfi dapat diikutkan dan
dijadikan pedoman pendapatnya, ia juga menambahkan beberapa nama seperti ‘Iz al-
Din Ibn Abd al-Salam, Sa’id Nursi, dan Ahmad AlRaysiini.43
Gagasan Tafsir Maqashidi Wasfi ‘Asyir Abu Zayd

Tafsir maqashidi merupakan bentuk dari pengembangan kajian maqashid al-
Syari’ah yang relative baru.#4 Istilah Tafsir Maqashidi dipopulerkan pertama kali pada
18-20 April 2007 di Seminar International di kota Oujda, Maroko dengan tema “Metode
Alternatif Penafsiran”.#5> Pada tahun-tahun berikutnya, diadakan konferensi (daurah)
ilmiah maqashid al-Qur’an, Al-Furqan Heritage Foundation, pada 28-30 Mei 2015
bekerjasama dengan Universitas Muhammad Khamis dan Markaz Magqashid Ribat,
beberapa tokoh yang hadir menyampaikan maqashid al-Qur’an secara definitive ialah
Dr. ‘Umar Judyah, Dr. Nsuruddin al-Khamidi, Dr. Ahmad al-Raysuni, Dr. Muhammad
Fanjawi, Dr. Ahmad Al-Kahfi, dan termasuk Dr. Wasfi Asyur Abu Zayd, ada banyak
pembahasan, termasuk maqashid al-Qur’an menurut Imam al-Syatibi dan ‘Alal Al-Fasi.46
Dalam study al-Qur’an, Menemukan Maqashid al-Qur'an menjadi inti dari sebuah
penafsiran, dan Ia berkaitan dengan semua ragam tafsir. Kebutuhan semua tafsir
kepada Tafsir Maqashidi menjadi bukti bahwa tafsir Magashidi merupakan bapak dari

seluruh tafsir yang ada, dan pada saat yang sama, tasfir Magashidi merupakan buah dari

41 Ahmad ar-Raysiini, Maqasid al- Maqasid Al-Ghayat Al-'Ilmiyah Wa Al-’Amaliyah Li Maqasid as-SyarT'ah.
Bairut (as-Syibkah al-‘Arabiyah Li al-Abhas wa an-Nasyr: 2013), 14

42 Mas’ud Budikhah, “Juhtd Al-‘Ulama’ Fi Istinbat Maqasid Al-Qur’an Al-Karim,” in Juhud AlUmmah
Khudmah Al-Qutr’an Al-Karim Wa "Ulumihi (Universitas Ferhat Abbas Shatif, 2018).

43 Wasfi ‘Asyur Abii Zayd, Magashid al-Qur’an, 19 April 2020,

44 Mustaqim, “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi Beragama.” P. 7

45 Abdul Mufid, “Maqgasid Alquran Perspektif Muhammad Al-Ghazali,” Al-Bayan: Jurnal Studi [lmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 69

46 Al-FurqanHeritage, Al-Daurah Al-‘Ilmiyyah Fi Maqashid Syari’ah That al-‘Unwan “Magashid al-Qur’an”
28-30 Mei 2015

664 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

tafsir-tafsir yang berorientasikan kepada menyingkap Magqgashid al-Qur’an.#’” Wasfi
memberikan warna baru pada studi qur’an, urgensi Magashid al-Qur’an menurutnya
dapat dijelaskan melalui kalimat berikut: “Kita tidak dapat memahami al-Qur’an dengan
pemahaman yang benar, membumikannya, menjadikannya petunjuk dalam kehidupan,
dan tidak juga dapat menjadikannya sebagai alat jihad menghadapi realitas
kontemporer saat ini, kecuali jika kita berinteraksi dengan al-Qur’an sesuai dengan
tujuan yang telah dituliskan oleh alQur’an itu sendiri, sebagaimana terlihat ketika
mengkajinya, dan mengkajinya dari sudut pandang Magqashidi, tersingkap tujuan-
tujuannya, dan terjewantahkan maksudnya, dan apa yang diinginkan al-Qur’an untuk
manusia tersimpan, sampai manusia sampai pada tepi keselamatan dan kemenangan di
dunia dan akhirat”.48

Menurut Hemat penulis, Wasfi memberikan warna baru pada kajian Maqashid al-
Qur’an, perhatiannya besar terhadap kajian ini, hingga pada pembagian ragam
Magashid al-Qur’an ia menjadikan pembahasan tersendiri antara Magashid Umum al-
Qur’an, Maqashid Khusus al-Qur’an, Magashid Surah dalam al-Qur’an, Maqashid Ayat
dalam al-Qur’an, Maqashid Kata dan Huruf dalam al-Qur’an. Ragam yang seharusnya
dan kebanyakan dari pengkaji al-Qur’an menjadikannya ringkas, menjadi dua atau tiga
jenis Maqgashid saja, Wasfi menjadikannya bagian-bagian terpisah, dengan maksud agar
para pengakaji al-Qur'an memberikan perhatiannya lebih terhadap keseluruhan ragam
Magashid al-Qur'an.#® Dan ini adalah gagasan yang luar biasa, karena dengan
menjadikan ragam-ragam dari Maqashid al-Qur’an terpisah, para pengkaji al-Qur’an
akan lebih terfokus dalam menjabarkan dan menemukan setiap maksud dari ayat-ayat
dalam al-Qur’an. Selain itu, pemahaman Wasfi terhadap Maqashid al-Qur’an dan
Magqgashid Syariah, menjadikan karya-karya yang dihasilkannya menjadi sebuah
runtutan perjalanan terbentuknya kajian Magqashid al-Qur'an. Tafsir yang
berorientasikan kepada penggalian terhadap tujuan-tujuan utama al-Qur’an itu
umumnya disebut tafsir maqashidi, yang Wasf1 definiskan dengan:

Salah satu corak dari berbagai corak tafsir yang membahas pengungkapan makna

dan hikmah-hikmah yang melingkupi Al-Qur’an, baik yang universal ataupun yang

47 Wasfl ‘Asyir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqasidi Li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sIsiyah li Manhaj Jadid
F1 Tafsir (Cairo: Mofakroun, 2019), 15.

48 Wasfl ‘Asyir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqasidi Li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah li Manhaj Jadid
F1 Tafsir (Cairo: Mofakroun, 2019), 6.

49 Wasfi ‘Asyur Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqgasidi Li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah li Manhaj Jadid
F1 Tafsir (Cairo: Mofakroun, 2019), 30

665 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

parsial, serta menjelaskan cara penggunnaannya dalam mewujudkan kemaslahatan
hamba.5?

Maqashid al-Qur’an perlu ditemukan oleh para mufasir baik ayat ataupun surah
dalam al-Qur’an sehingga tercipta sebuah tafsir yang berbasis maqashid. Tafsir berbasis
magqashid ini kemudian dikenal dengan istilah tafsir Maqashidi, sebuah tafsir yang
bermaksud menggali pesan-pesan dalam al-Qur'an yang berupa tujuan, hikmabh,
ataupun makna terdalam pada sebuah teks al-Qur’an.>! Dari definisi-definisi yang telah
disebutkan, Dapat difahami bahwa Wasfl menjelaskan tafsir maqashidi sebagai sebuah
corak atau aliran, sama halnya seperti corak tafsir lain seperti tafsir al-Adab al-Ijtima’l,
Falsafi, Sufi. Sehingga Tafsir Maqashidi dapat dipadukan dengan metode apapun dalam
upaya menafsirkan al-Qur’an. Pendapat ini menjadi kuat dengan adanya pernyataan
Wasfi ‘Asytr Abu Zayd berikut ini: Tafsir Magashidi sangat dibutuhkan oleh tafsir lain
dikarenakan hal-hal berikut: Tafsir Tafshili membahas mengenai makna lafadz dan
tujuannya, maka kaitannya dengan tafsir maqashidi sangat tampak, ketika makna-
makna lafadz dijabarkan untuk sampai pada pemahaman terhadap tujuan sebuah ayat,
maka pada saat yang sama, sejatinya seorang mufasir tengah mencari maqashid ayat
dan surah dalam al-Qur’an, Tafsir [jmali menjelaskan makna surah secara global, itu
juga berkaitan dengan maqashid surah, Tafsir Mugarin menjelaskan berbagai pendapat
mufasir pada ayat ataupun Sebagian ayat, kemudian menjelaskan mana yang lebih jelas
dan mana yang lemah, dan penentuan ini tidak berasas kecuali menggunakan faham
magqashidi, sedangkan Tafsir Maudu’'l memetakan seluruh ayat al-Qur’an sesuai tema,
yang tidak lain bertujuan untuk menyingkap maqashid al-Qur’an dari tema surah
ataupun apa yang ada di dalam alQur’an. Maka jelas bahwa Faham magqashid al-Qur’an
sangat diperlukan oleh semua jenis tafsir, dan seorang mufasir tidak memisahkan
dengan pendekatan apa saja, karena ia dapat digunakan dalam setiap pendekatan.>2
Pernyataan tersebut menunjukkann sisi penting dari megetahui maqgashid al-Qur’an
bagi seorang mufasir, bahwa tujuan dari seorang mufasir ialah menjelaskan maqashid
yang Allah inginkan sesempurna mungkin melalui apa yang telah mereka pahami dari

ayat-ayat al-Qur’an.

50 Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur’an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj Jadid F1 Tafsir

51 Wely Dozan and Arif Sugitanata, “Hermeneutika Versus Maqashid (Tafsir Maqashidi) Sebagai Gerakan
Membumikan Tafsir Al-Qur’an,” El-Afkar (Jurnal IAIN Bengkulu) Vol. 10 No, no. Juni (2021): 2.

52 Wasfi ‘Asyur Abii Zayd, At-Tafsir Al-Magashidi Li Shuwar Al-Qur’an, 17

m | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Namun, Wasfi ‘Asyir Abu Zayd menegaskan dalam karya terbarunya Nahwa al-
Tafsir Maqasidi li al-Qur’an al-Karim bahwa tafsir maqashidi selain menjadi salah satu
ragam tafsir secara mandiri, ia juga menembus dan menyatu kepada semua ragam tafsir
yang ada.53 Sehingga jelas, Tafsir Magashidi menurut Wasfi ‘Asyur Abii Zayd merupakan
sebuah corak, sebuah cara pandang sekaligus ragam tafsir. Sebagaimana diketahui, Dr.
Wasfl memiliki banyak karya yang membahas mengenai tafsir maqgshidi, yang dua di
antaranya dijadikan rujukan penulis yakni at-Tafsir al-Maqasidi Lisuwar al-Qur’an al-
Karim dan Nahwa Tafsir Maqgasidi li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyyah li Manhaj
Jadid fi Tafsir al-Qur’an, dan salah satunya telah diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia oleh Dr. Ulya Fikriyati Lc. MAg. Dalam wawancara, penerjemah menyebut:
Sebagai buku utuh tentang metode tafsir maqashidi, buku Wasfi cukup baik meski
dalam beberapa bagian terdapat pengulangan dan kekurangan, di antara
kekurangannya ada pada ragam cara mengetahui Maqashid al-Qur’an, terdapat dua cara
yang tumpang tindih (Metode Induktif dan Metode Konklusif). Buku tersebut juga
memiliki keunggulan. Keunggulan yang paling terlihat ialah bahwa karya Wasfi Asyur
meringkas banyak kitab-kitab klasik sehingga bagi pemula akan memberikan banyak
pemantik awal untuk diperdalam secara mandiri.>*

Maksud dari tumpang tindih di atas, hemat penulis karena penjelasan pembagian
metode mengetahui maqashid al-Qur’an tidak efisien, ada kerancuan antaara metode
induktif dan metode konklusif, dan seharusnya dapat diperingkas menjadi tiga metode
saja, yakni metode tekstualis, metode tematik, dan metode eksperimen para pakar al-
Qur’an. Hal ini dikarenakan antara metode induktif dan metode konklusif hampir tidak
terdapat perbedaan antara keduanya, melainkan keduanya sama-sama berperan
sebagaimana metode tematik yang mengkategorisasikan ayat-ayat sesuai dengan
magqashidnya. Perbedaan terdapat pada tindak lanjut, bahwa pada metode konklusif,
seorang mufasir harus menelaah sampai menemukan kesimpulan Maqashid Umum dan
Maqashid Khusus. Sesuai dengan nama buku ini, bahwa buku ini hadir sebagai landasan
awal memahami tafsir maqashidi, dalam sebuah wawancara, wasfi menyebut bahwa

buku ini:

53 Wasfl ‘Asyiir Abi Zayd, Nahwa Tafsir Maqashidi Li al-Qur'an al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah Li Manhaj
Jadid F1 Tafstr,

54 Ulya Fikriyati, penerjemah buku berjudul Nahwa Tafsir Maqasidi li Al-Qur'an Al-Karim, Wawancara
pribadi melalui Whatapps, 28 Februari, 2022

667 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Buku ini merupakan ringkasan, sebuah buku kecil yang berisi segala sesuatu yang
berhubungan dengan pandangan awal mengenai Maqashid al-Qur’an.55 Sehisngga karya
wasfl sudah sangat baik untuk memberikan pandangan awal mengenai tafsir yang
berbasis maqashid al-Qur’an. Penyimpulan jumlah dan jenis Maqashid al-Qur’an yang
berbeda-beda akan terus berlanjut, sejalan dengan penelitian-penelitian yang dilakukan
oleh para ulama yang berbedaberbeda pada masing-masing era dan problematika yang
dihadapi saat itu. dan Maqashid-Maqashid yang ada masih sangat mungkin disimpulkan
Magqgashid alQur’an yang lain. Maqashid al-Qur'an menata pokok-pokok bahasannya,

sehingga antar ayat dan surah akan sejalan dengan Maqashid umumnya.

4. KESIMPULAN

Sebagai kajian dalam ilmu al-Qur’an yang realtif baru, Maqashid alQur’an sejatinya
telah menjadi orientasi penafsiran sejak lama dan idiom dari kata Maqgashid al-Qur’an
telah tersebar diberbagai ilmu keislaman. Magashidmaqashid yang telah ditemukan dan
dijlentrehkan oleh para mufasir dan cendekiawan muslim akan terus bertambah seiring
maraknya kontekstualisasi terhadap panfsiran ayat-ayat al-Qur’an. Wasfi sebagai pakar
Magqgashid memperkenalkan Tafsir Maqashidi sebagai sebuah pendekatan, metode, dan
salah satu ragam tafsir. Ada empat Teknik yang dapat digunakan untuk menggali
Magqashid dari sebuah ayah, surah, bahkan huruf dan kata dalam alQur’an yaitu: metode
tekstual, metode induktif, metode konklusif, dan metode eksperimen dari para pakar al-
Qur’an. Meskipun Wasfi menyebut bahwa Maqashid al-Qur’an memiliki ruang lingkup
yang lebih luas dibandingkan dengan Magashid Syariah, namun hasil kajian-kajian dari
kajian Magashid Syariah tetap menjadi landasan, sehingga tepat ketika ia memasukan
salah satu metode dalam menyingkap Maqashid al-Qur’an ialah memahami apa yang
telah ditemukan oleh para pakar al-Qur’an sebelumnya. Dan karya-karyanya dalam
upaya mengembangkan Maqashid al-Qur'an sedikit banyak telah memberikan

pandangan baru bagi mufasir.

5. DAFTAR PUSTAKA
Auda, Jasser. Systems as Philosophy and Methodology for Analysis. Magasid Al-Shariah

as Philosophy of Islamic Law. London: The International Institute of Islamic

Thought, 2007. https://doi.org/10.2307 /j.ctvkc67tg.8.

55 Wasfl Asyur Abua Zayd, Pakar Magqashid Syariah, Wawancara Pribadi melalui Telegram, 18 February
2022

668 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Budukhah, Mas’'ud. “Juhtuid Al-‘Ulama’ Fi Istinbat Maqasid Al-Qur’an Al-Karim.” In Juhud
Al-Ummah Khudmah Al-Qur’an Al-Karim Wa ’Ulumihi. Universitas Ferhat Abbas
Shatif, 2018.

Bushiri, Muhammad. “Tafsir Al-Qur'an Dengan Pendekatan Maqashid Al-Qur’an
Perspektif Thaha Jabir Al-‘Alwani.” Tafsere Journal 7, no. 1 (2019): 138.

Daridi, Ahmad Fathurrahman. “[Resensi Buku]: Tafsir Maqasidi, Puncak dari Segala
Jenis  Tafsir?” Khazanah, 14 July 2020. Diakses 4 April 2022.
https://arrahim.id/afu/resensi-buku-tafsir-maqasidi-puncak-dari-segala-jenis-
tafsir/

Dozan, Wely, and Arif Sugitanata. “Hermeneutika Versus Maqashid (Tafsir Maqashidi)
Sebagai Gerakan Membumikan Tafsir Al-Qur’an.” El-Afkar (Jurnal IAIN Bengkulu)
10, no. 1 (2021): 2.

Fachruddin, Imam. “Pengaruh Politik Terhadap Tafsir: Meretas Sejarah Tafsir Dalam
Perspektif Politik Pada Masa Sahabat.” At-Tasyree: Jurnal Pemikiran Islam 4, no. 5
(2017): 6.

Fawaid, Ahmad. “Kritik Atas Kritik Epistemologi Tafsir M. Abied Al-Jabiri: Studi Kritis
Atas Madkhal Ila Al-Qur’an Al-Karim.” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 2
(2015): 157. https://doi.org/10.18860/ua.v16i2.3185.

Fikriyati, Ulya. “Maqasid Al-Qur’an: Genealogi Dan Peta Perkembangannya Dalam
Khazanah Keislaman.” ’Anil Islam: Jurnal Kebudayaan Dan Ilmu Keislaman 12, no.
2(2019): 195.

———. Penerjemah buku Nahwa Tafsir Maqasidi li Al-Qur'an Al-Karim, Wawancara
pribadi via WhatsApp, 28 Februari 2022.

Ibn al-Qayyim al-Jauziyah. I'lam Al-Muwaqqi’in 'an Ma’rifat Rabb Al-’Alamin. Bairut: Dar
Al-Jil, 1973.

Junaedi, Didi. “Memahami Teks, Melahirkan Konteks: Menelisik Interpretasi Ideologis
Jamaah Tabligh.” Journal of Qur'an and Hadith Studies 2, no. 1 (2013): 1.
https://doi.org/10.1548/quhas.v2i1.1274.

Kodir, Fahiihuddin Abdul. Qiro’ah Mubadalah. Yogyakarta: Diva Press, 2019.

Kusroni. “Mengenal Ragam Pendekatan, Metode, Dan Corak Dalam Penafsiran Al-
Qur’an.” Journal Kaca 9, no. 1 (2019): 91.

Made Saihu. “Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Shari’ah.” Al-Burhan: Kajian [lmu dan
Pengembangan Budaya Al-Qur’an 21, no. 1 (2021): 48.

m | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

https://doi.org/10.53828/alburhan.v21i01.225.

Mubin, Fatkhul. “Tafsir Emansipatoris: Pembumian Metodologi Tafsir Pembebasan.”
Mumtaz 3, no. 1 (2019): 133.

Mufid, Abdul. “Maqgasid Alquran Perspektif Muhammad Al-Ghazali.” Al-Bayan: Jurnal
Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 4, no. 2 (2019): 69. https://doi.org/10.15575/al-
bayan.v4i2.7289.

Mustaqim, Abdul. “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis Moderasi
Beragama.” 2019.

———. Epistimologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LKiS, 2010.

Nahri, Delta Yaumin. Maqashid Al-Qur’an: Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip Al-
Qur’an. Pamekasan: Duta Media Publishing, 2020.

Raisuni, Ahmad. Maqashid Al-Maqashid: Al-Ghayat Al-'Ilmiyah wa Al-’Amaliyah li Al-
Magashid Al-Syari’ah. Bairut: Al-Mawred, 2013.

Salamah, Ummu. “Maqashid Al-Quran Perspektif Badi‘uzzaman Sa‘id Nursi.” Studia
Quranika 4, no. 1 (2019): 42,
https://doi.org/http;//dx.doi.org/10.2111I /studiquran.v4i1.3246.

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Yogyakarta:
Pesantren Nawesea, 2017.
https://www.researchgate.net/publication/332107628_Hermeneutika_dan_Peng
embangan_Ulumul_Qur’an_2017.

Wasfi 'Asyiir Abu Zayd. Nahwa Tafsir Magasidi Li Al-Qur’an Al-Karim: Ru’yah Ta’sisiyah
Li Manhaj Jadid fi Tafsir. Kairo: Mofakroun, 2019.

———. At-Tafsir Al-Maqasidi Li Suwar Al-Qur’an. Kairo: Al-Lukah, 2013.

———. Wawancara, Pakar Maqashid Syariah, 18 Februari 2022.

Zulaiha, Eni. “Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma, dan Standar Validitasnya.”
Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya 2, no. 1 (2017): 82.
https://doi.org/10.15575/jw.v2i1.780.

670 | Volume 2 Nomor 11 Tahun 2025



