
AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin                                       E-ISSN : 3062-9489 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim 

Halaman: 183-195 

183 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

 

SEJARAH AL-QUR’AN (URAIAN ANALITIS, KRONOLOGIS, DAN NARATIF 

TENTANG SEJARAH KODIFIKASI AL-QUR’AN) 
Nur Laila lubis1, Raju Alfah rezi2, Ali Akbar3 

Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Sultan Syarif Kasim 1,2,3 

Email: laylalbs377i@gmail.com1, rezi2831@gmail.com2, Ali.akbar@uin-suska.ac.id3     

Keywords Abstract 

 

History, Qur’an 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Sejarah, Qur’an 
 

 
In the Muslim view, the Qur'an is a hint of humankind (hudallinnas) 
that puts the fundamental principles in all the issues of human life. 
This guide is the foundation of the Islamic religion and serves as a 
guide for living for its adherents and ensuring the happiness of life 
both in the world and hereafter. The Qur'an introduces itself to 
various characteristics and attributes, one of them is that it is a book 
whose authenticity is guaranteed and always nurtured by God. The 
history of the Qur'an is so clear and open, since its descent to the 
present. He was read by Muslims from the past until now. 
Nevertheless, the Mushaf of the Qur'an that is in our hands until now 
it has been through a long journey that meandered over a period of 
more than 1400 years ago and has a long historical background. This 
paper tries to give an over view of the history of the decline of the 
Qur'an starts from the exposure of the period of revelation of the 
Qur'an, the codification of the Qur'an, asbabun nuzul until the effort 
to dig the values in the gradual decline of the Qur'an. 
 
Dalam pandangan Muslim, Al-Qur’an adalah petunjuk manusia 
(hudallinnas) yang menempatkan prinsip-prinsip dasar dalam 
semua masalah kehidupan manusia. Panduan ini adalah dasar dari 
agama Islam dan berfungsi sebagai panduan untuk hidup bagi para 
penganutnya dan memastikan kebahagiaan hidup baik di dunia 
maupun akhirat. Al-qur’an mengenalkan dirinya pada berbagai 
karakteristik dan atribut, salah satunya adalah buku itu yang 
keasliannya dijamin dan selalu dipupuk oleh Tuhan. Sejarah Al-
Qur’an sangat jelas dan terbuka, sejak turun ke masa sekarang. Dia 
dibaca oleh umat Islam dari masa lalu sampai sekarang. Meski 
begitu, Mushaf Al-Qur’an yang ada di tangan kita sampai sekarang 
sudah melalui perjalanan panjang yang berkelok selama lebih dari 
1400 tahun yang lalu dan memiliki latar belakang sejarah yang 
panjang. Tulisan ini mencoba untuk memberikan pandangan yang 
berlebihan tentang sejarah Al-Qur’an dimulai dari paparan periode 
wahyu Al-Qu’ran, kodifikasi al-Qur'an, asbabun nuzul sampai usaha 
menggali nilai dalam penurunan bertahap Al-Qur’an. 

  

1. PENDAHULUAN 

Dalam pandangan Muslim, Al-Qur’an merupakan petunjuk bagi umat manusia 

(hudallinnas) yang meletakkan dasar-dasar prinsipil dalam segala persoalan kehidupan 

mailto:laylalbs377i@gmail.com1
mailto:rezi2831@gmail.com2
mailto:Ali.akbar@uin-suska.ac.id3


AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

184 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

dan merupakan kitab yang bersifat universal. Petunjuk inilah yang menjadi landasan 

pokok agama Islam serta berfungsi sebagai pedoman hidup bagi penganutnya, sehingga 

menjamin kebahagiaan hidup baik di dunia maupun di akhirat kelak. 

Al-Qur’an memperkenalkan dirinya dengan berbagai ciri dan sifat. Salah satunya 

adalah jaminan keotentikan yang selalu dipelihara oleh Allah, sebagaimana ditegaskan 

dalam firman-Nya: “Innā naḥnu nazzalnā al-dzikra wa innā lahu laḥāfiẓūn” 

(Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan Al-Qur’an dan Kami pula yang 

memeliharanya) (QS. Al-Hijr: 9). Bahkan seorang ulama besar Syiah kontemporer, 

Muhammad Husain Thabathaba’i, menyatakan bahwa sejarah Al-Qur’an demikian jelas 

dan terbuka sejak turunnya hingga masa kini. Al-Qur’an dibaca oleh kaum Muslim dari 

dahulu sampai sekarang, sehingga pada hakikatnya tidak membutuhkan pembuktian 

sejarah untuk menguatkan keotentikannya. Kitab suci tersebut tetap memperkenalkan 

dirinya sebagai firman Allah dan membuktikan hal itu dengan menantang siapa pun 

untuk membuat tandingan seperti Al-Qur’an (Quraish Shihab, 2006: 21–22). 

Kendati demikian, mushaf Al-Qur’an yang berada di tangan kita saat ini telah 

melalui perjalanan panjang dan berliku selama lebih dari 1.400 tahun serta memiliki 

latar belakang sejarah yang tidak sederhana. Tidak sedikit pihak yang mengkritik Al-

Qur’an, baik dari aspek isi maupun sejarahnya. Bahkan ada pula yang mencoba 

membuat “tandingan Al-Qur’an,” seperti yang dilakukan oleh Anis Shorros melalui 

karyanya Al-Furqaan al-Haqq/The True Furqan (Al-Safee & Al-Mahdee, 1999). Oleh 

sebab itu, tidaklah cukup bagi seorang sarjana atau pengkaji studi Islam memandang Al-

Qur’an secara simplistis, karena proses sejarah Al-Qur’an begitu rumit, panjang, dan 

sarat dinamika. 

Tulisan ini berusaha memberikan overview mengenai sejarah turunnya Al-Qur’an, 

dimulai dari pemaparan tentang periode pewahyuan, proses kodifikasi, asbābun nuzūl, 

hingga upaya menggali nilai-nilai dalam penurunan Al-Qur’an secara bertahap. 

Harapannya, kajian ini dapat menambah wawasan dan memperkaya khazanah 

keilmuan serta keislaman di tanah air tercinta. 

2. METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini Adalah metode penelitian sejarah 

dengan sistematisasi langkah-langkah sebagai berikut.  



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

185 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

1. Pendekatan objek yang berasal dari suatu zaman dan pengumpulan bahan-bahan 

tertulis dan lisan yang relevan (heuristic). 

2. Menyingkirkan bahan-bahan (atau bagianbagian dari padanya) yang tidak 

otentik (kritik atau verifikasi). 

3. Menyimpulkan kesaksian yang dapat dipercaya berdasarkan bahan-bahan yang 

otentik. 

4. Penyajian atau penulisan sejarah berdasar pada fakta-fakta sejarah.   

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Pewahyuan Al-Qur’an dan Masanya (Teks yang Telah Diperbaiki) 

Para ulama umumnya membagi sejarah turunnya Al-Qur’an ke dalam dua periode 

besar, yaitu: (1) periode sebelum hijrah (ayat-ayat makkiyyah), dan (2) periode sesudah 

hijrah (ayat-ayat madaniyyah). Namun, dalam pembahasan ini, sejarah pewahyuan 

dipetakan menjadi tiga periode untuk mempermudah klasifikasi dan pemahamannya. 

Periode Pertama 

Pada permulaan turunnya wahyu pertama (QS. Al-‘Alaq [96]: 1–5), Muhammad 

SAW belum diangkat sebagai Rasul, melainkan sebagai Nabi yang belum diperintahkan 

untuk menyampaikan wahyu kepada masyarakat. Barulah setelah turunnya wahyu 

kedua, Muhammad diperintahkan untuk menyampaikan ajaran yang diterimanya 

melalui firman Allah: “Wahai yang berselimut, bangkitlah dan berilah peringatan!” (QS. 

Al-Muddatsir [74]: 1–2) (Quraish Shihab, 2006: 35). 

Pada periode ini, kandungan wahyu ilahi berfokus pada tiga hal. Pertama, 

pendidikan bagi Rasulullah SAW dalam rangka membentuk kepribadiannya (QS. Al-

Muddatsir [74]: 1–7). Kedua, pengenalan dasar-dasar ketuhanan (QS. Al-A‘la [87] dan 

QS. Al-Ikhlash [112]). Ketiga, penjelasan mengenai dasar-dasar akhlak Islam serta 

bantahan terhadap pandangan hidup masyarakat Jahiliah. Misalnya, Surah Al-Takatsur 

mengecam orang-orang yang menumpuk kekayaan, dan Surah Al-Ma‘un menjelaskan 

kewajiban memperhatikan fakir miskin serta pentingnya solidaritas sosial. 

Periode ini berlangsung selama sekitar 4–5 tahun dan menimbulkan berbagai 

reaksi di kalangan masyarakat Arab. Reaksi tersebut secara umum dapat 

dikelompokkan menjadi tiga. Pertama, sebagian kecil masyarakat menerima ajaran Al-

Qur’an dengan baik. Kedua, mayoritas menolak karena kebodohan (QS. Al-Anbiya [21]: 

24), fanatisme terhadap tradisi nenek moyang (QS. Az-Zukhruf [43]: 22), atau 

kepentingan politik tertentu sebagaimana diungkapkan Abu Sufyan: “Jika Bani Hasyim 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

186 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

memperoleh kemuliaan kenabian, kemuliaan apa lagi yang tersisa untuk kami?” Ketiga, 

dakwah Al-Qur’an mulai menyebar melampaui Makkah menuju daerah-daerah lain 

(Quraish Shihab, 2006: 36). 

Periode Kedua 

Periode kedua berlangsung sekitar 8–9 tahun. Pada fase ini terjadi pertentangan 

sangat keras antara kelompok Muslim dan kaum Jahiliah. Penentang Islam 

menggunakan berbagai cara untuk menghalangi perkembangan dakwah. Pada masa ini, 

ayat-ayat Al-Qur’an turun secara bergantian: di satu sisi menjelaskan kewajiban-

kewajiban prinsipil bagi kaum Muslim sesuai kondisi dakwah (QS. An-Nahl [16]: 125), 

dan di sisi lain memberikan kecaman serta ancaman kepada kaum musyrik yang 

menolak kebenaran (QS. Fussilat [41]: 13). Selain itu, turun pula ayat-ayat yang 

menegaskan keesaan Tuhan dan kepastian hari kiamat (QS. Yasin [36]: 78–82) (Quraish 

Shihab, 2006: 37). 

Pada tahap ini terbukti bahwa wahyu Al-Qur’an berhasil meruntuhkan sistem nilai 

jahiliah dari berbagai sudut, sehingga pandangan hidup mereka tidak lagi memiliki 

legitimasi dalam akal dan pemikiran rasional. 

Periode Ketiga 

Pada periode ketiga, dakwah Al-Qur’an mencapai tahap yang lebih stabil. Umat 

Islam telah memperoleh kebebasan menjalankan ajaran agama di Yatsrib (yang 

kemudian dinamakan Al-Madinah Al-Munawwarah). Periode ini berlangsung selama 

sekitar 10 tahun. Pada masa ini, Islam disempurnakan oleh Allah SWT dengan turunnya 

ayat terakhir dalam pengertian hukum, yaitu QS. Al-Maidah [5]: 3, ketika Rasulullah 

SAW sedang wukuf pada Haji Wada’, 9 Dzulhijjah 10 H / 7 Maret 632 M. Sedangkan ayat 

terakhir yang turun secara mutlak menurut sebagian ulama adalah QS. Al-Baqarah [2]: 

281. 

Dengan demikian, dari wahyu pertama hingga terakhir, masa turunnya Al-Qur’an 

berlangsung selama kurang lebih 23 tahun. 

Sejarah Pembukuan Al-quran dan Konsekuensinya 

Sesungguhnya penulisan (pencatatan dalam bentuk teks) AlQur'an sudah dimulai 

sejak zaman Nabi Muhammad SAW. Kemudian transformasi dan pembukuannya 

menjadi teks dilakukan pada masa Khalifah Abu Bakr dan selesai dilakukan pada zaman 

khalifah Utsman bin Affan. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

187 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Pada masa Rasullulah SAW, Pada masa ketika Nabi Muhammad SAW masih hidup, 

terdapat beberapa orang yang ditunjuk untuk menuliskan Al-qur’an yakni Zaid bin 

Tsabit, Ali bin Abi Talib, Muawiyah bin Abu Sufyan dan Ubay bin Kaab. Sahabat yang 

lain juga kerap menuliskan wahyu tersebut walau tidak diperintahkan. Media penulisan 

yang digunakan saat itu berupa pelepah kurma, lempengan batu, daun lontar, kulit atau 

daun kayu, pelana, potongan tulang belulang binatang. Pada masa ini pengumpulan Al-

qur’an ditempuh dengan dua cara: Pertama, al Jam'u fis Sudur, Para sahabat langsung 

menghafalnya diluar kepala setiap kali Rasulullah SAW menerima wahyu. Hal ini bisa 

dilakukan oleh mereka dengan mudah terkait dengan kultur (budaya) orang arab yang 

menjaga Turats (peninggalan nenek moyang mereka diantaranya berupa syair atau 

cerita) dengan media hafalan dan mereka sangat masyhur dengan kekuatan daya 

hafalannya. Kedua : al Jam'u fis Suthur, Yaitu wahyu turun kepada Rasulullah SAW 

ketika beliau berumur 40 tahun yaitu 12 tahun sebelum hijrah ke madinah. Kemudian 

wahyu terus menerus turun selama kurun waktu 23 tahun berikutnya dimana 

Rasulullah SAW setiap kali turun wahyu kepadanya selalu membacakannya kepada 

para sahabat secara langsung dan menyuruh mereka untuk menuliskannya sembari 

melarang para sahabat untuk menulis hadis-hadis beliau karena khawatir akan 

bercampur dengan Al-Qur’an. Rasul SAW bersabda "Janganlah kalian menulis sesuatu 

dariku kecuali Al-quran barangsiapa yang menulis sesuatu dariku selain Al-quran maka 

hendaklah ia menghapusnya" 

(Hadis dikeluarkan oleh Muslim (pada Bab Zuhud hal 8) dan A hmad (hal 1). Di 

samping itu banyak juga sahabat-sahabat langsung menghafalkan ayat-ayat Al-Qur'an 

setelah wahyu diturunkan. 

Penulisan pada masa Rasulullah belum terkumpul menjadi satu mushaf 

disebabkan beberapa faktor, yakni; Pertama, tidak adanya faktor pendorong untuk 

membukukan Al-qur’an menjadi satu mushaf mengingat Rasulullah masih hidup, di 

samping banyaknya sahabat yang menghafal Al-qur’an dan sama sekali tidak ada unsur-

unsur yang diduga akan mengganggu kelestarian Al-quran. Kedua, Al-qur’an diturunkan 

secara berangsur-angsur, maka suatu hal yang logis bila Al-qur’an bisa dibukukan 

dalam satu mushaf setelah Nabi saw wafat. Ketiga, selama proses turunnya Al-qur’an 

masih terdapat kemungkinan adanya ayat-ayat Alqur’an yang mansukh. (Said Agil 

Husin Al Munawar, 2002: 18) 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

188 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Pada masa pemerintahan Abu Bakar as-Shiddiq, pada waktu terjadi pertempuran 

di Yamamah, yaitu “Perang Kemurtadan (riddah)”. Perang ini terjadi pada tahun ke-12 

H, yakni perang antara kaum muslimin dan kaum murtad (pengikut Musailamatul 

Kadzdzab yang mengaku dirinya Nabi baru) dimana mengakibatkan 70 penghaf Al-

quran di kalangan sahabat Nabi gugur. (Subhi As-Shalih, 1999:85) 

Akibat banyaknya penghafal Al-qur’an yang terbunuh, hal ini membuat Umar ibn 

alKhattab risau tentang masa depan Al-qur’an. Sebab itu beliau mengusulkan kepada 

Khalifah Abu Bakr untuk melakukan pengumpulan Alqur’an. Kendatipun pada mulanya 

Abu Bakr ragu-ragu untuk melakukan tugas itu, karena dia belum mendapat wewenang 

dari Nabi Muhammad SAW. Secara jelas, keraguan ini nampak ketika Abu Bakar 

berdialog dengan Umar ibn al-Khattab, Abu Bakar berkata: 

“Bagaimana aku harus memperbuat sesuatu sesuatu yang tidak pernah dilakukan 

Rasulullah SAW.?” sambil balik bertanya. Demi Allah, kata Umar, “ini adalah perbuatan 

yang sangat baik dan terpuji”. (Usman, 2009: 69). Hingga pada akhirnya beliau 

menyetujuinya. (W. Montgomery Watt, 1998; 35). 

Kemudian beliau menugasi Zaid ibn Tsabit (salah satu mantan juru tulis Nabi 

Muhammad saw) untuk menuliskannya. Perlu diketahui juga bahwa metode yang 

ditempuh Zaid ibn Tsabit dalam pengumpulan Al-quran terdiri dari empat prinsip: 

Pertama, apa yang ditulis dihadapan Rasul. Kedua, apa yang dihafalkan oleh para 

sahabat. Ketiga, tidak menerima sesuatu dari yang ditulis sebelum disaksikan 

(disetujui) oleh dua orang saksi, bahwa ia pernah ditulis dihadapan Rasul. Keempat, 

hendaknya tidak menerima dari hafalan para sahabat kecuali apa yang telah mereka 

terima dari Rasulullah saw. (Fahd Bin Abdurrahman Ar-Rumi, 1999: 117). 

Pada masa pemerintahan Utsman ibn Affan, Pada masa pemerintahan khalifah ke-

3 yakni Utsman bin Affan, terdapat keragaman dalam cara pembacaan Al-Qur'an 

(qira'at) yang disebabkan oleh adanya perbedaan dialek (lahjah) antar suku yang 

berasal dari daerah berbeda-beda. Hal ini menimbulkan kekhawatiran Utsman sehingga 

ia mengambil kebijakan untuk membuat sebuah mushaf standar (menyalin mushaf yang 

dipegang Hafsah) yang ditulis dengan sebuah jenis penulisan yang baku. Standar 

tersebut, yang kemudian dikenal dengan istilah cara penulisan (rasam) Utsmani yang 

digunakan hingga saat ini. Bersamaan dengan standarisasi ini, seluruh mushaf yang 

berbeda dengan standar yang dihasilkan diperintahkan untuk dimusnahkan (dibakar). 

Dengan proses ini Utsman berhasil mencegah bahaya laten terjadinya perselisihan di 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

189 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

antara umat Islam di masa depan dalam penulisan dan pembacaan Al-Qur'an. 

Naskah itu kemudian disempurnakan oleh dua orang pejabat Umayyah, Ibn Muqlah dan 

Ibn ‘Isa pada 933 dengan bantuan Ibn Mujahid. Ibn Mujahid mengenali adanya tujuh 

corak pembacaan Al-Qur’an yang berkembang karena tidak adanya huruf vokal dan 

tanda baca. (Philip K. Hitti, 2005: 155) 

Kendatipun begitu, ada satu konsekuensi yang harus diterima oleh umat Islam 

akibat kebijakan khalifah Utsman bin affan. Kalau dirunut ulang dari awal, bahwa 

sebelum pembukuan Al-Qur’an, kita tidak bisa membayangkan betapa banyak ragam 

bacaan pada saat itu. Al-qur’an begitu sangat plural, kaya akan bacaan dan maknanya. 

Tetapi searah dengan kebijakan politik khalifah Utsman, Alqur’an menjadi tampil dalam 

bentuk tunggal, Al-qur’an versi mushaf Utsmani. Inilah mushaf yang dianggap paling 

sah dan benar sampai sekarang. Tentunya, sah dan benar dalam pandangan khalifah 

saat itu yang memiliki inisiatif dan otoritas untuk membukukannya. Dari sudut pandang 

ini, tampilnya mushaf versi Utsman sebagai mushaf resmi Umat Islam tidak lain adalah 

hasil dari tafsiran atas berbagai mushaf yang berkembang pada saat itu, yang 

didalamnya melibatkan proses selektifitas, pembuangan dan penambahan. (Ignaz 

Goldziher, 2006: X) 

Bukti Historis Turunnya Al-Qur’an Bertahap dan Dampaknya Al-qur’an turun 

dalam masa sekitar 22 tahun atau lebih tepatnya dalam masa 22 tahun, 2 bulan dan 22 

hari. Setidaknya ada beberapa faktor yang menjadi bukti historis turunnya Alqur’an 

secara bertahap, diantaranya; 

Pertama, kondisi masyarakat Arab yang hidup pada masa turunnya Al-qur’an 

adalah masyarakat yang tidak mengenal baca tulis (ummi). Bahkan Nabi Muhammad 

sendiri juga termasuk dalam golongan masyarakat tersebut, ia juga tidak hidup dan 

bermukim di tengah-tengah masyarakat yang relatif telah mengenal peradaban seperti 

Mesir, Persia atau Romawi. Dan satusatunya andalan mereka adalah melalui hafalan. 

Hal ini mengindikasikan bahwa Alqur’an tidak diturunkan secara sekaligus, mengapa? 

Karena al-qur’an diturunkan kepada seorang Nabi yang tidak kenal baca-tulis (ummi) 

dan dari proses turunnya Al-qur’an secara berangsur-angsur tentu akan lebih 

mempermudah beliau dalam menghafalkannya. (Subhi As-Shalih, 1999: 61-62). Selain 

itu, jika Al-qur’an diturunkan secara sekaligus di dalam masyarakat baru yang mulai 

berkembang, tentu akan mengejutkan mereka dengan perundang-undangan, kebiasaan-

kebiasaan dan etika yang belum biasa mereka hayati sebelumnya. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

190 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Kedua, ayat Al-qur’an turun berdialog dengan mereka, mengomentari keadaan 

dan peristiwa-peristiwa yang mereka alami, bahkan menjawab pertanyaan-pertanyaan 

mereka. Sebagaimana ketika Al-qu’ran menegaskan bahwa wahyu turun secara terpisah 

dan berangsur-angsur. 

“Dan Al-quran itu telah Kami turunkan dengan berangsur-angsur agar kamu 

membacakannya perlahan-lahan kepada manusia dan Kami menurunkannya bagian 

demi bagian”. (Q.s. Alisra’ [17]: 106) 

Dilihat dari ungkapan-ungkapan ayat-ayat tersebut, untuk arti menurunkan, 

semuanya menggunakan kata tanzil bukan inzal. Hal ini menunjukkan bahwa Al-qur’an 

diturunkan secara bertahap atau berangsur-angsur. Berbeda dengan kitab-kitab 

samawi sebelumnya, yakni Taurat, Injil, dan Zabur yang turun sekaligus. 

Rupa-rupanya keterangan tersebut membangkitkan reaksi kaum musyrikin yang 

basa menerima syair dalam jumlah banyak dan sekaligus, bahkan ada yang mendengar 

dari kaum Yahudi bahwa Taurat diturunkan secara sekaligus. Mereka mempertanyakan 

perihal kenapa Al-qur’an turun secara berangsur-angsur, malah mereka ingin Al-qur’an 

diturunkan secara sekaligus. (Subhi As-Shalih, 1999: 56). 

Reaksi mereka disebut dan dijawab dalam Al-qur’an: 

Orang-orang kafir mempertanyakan: “Kenapa Al-qur’an tidak diturunkan 

kepadanya (Muhammad) sekaligus?” Demikianlah, Al-qur’an Kami turunkan secara 

berangsur-angsur) untuk memperteguh hatimu (hai Muhammad) dan Kami 

membacakannya secara tartil (perlahan-lahan, jelas dan sebagian demi sebagian). Tiap 

mereka datang kepadamu membawa suatu permasalahan, Kami selalu datangkan 

kepadamu kebenaran dan penafsiran yang sebaik-baiknya (Al Furqon: 32-33). 

Pertanyaan orang kafir itulah yang dijadikan landasan bebrapa ahli tafsir. 

Bahsanya orang kafir merasa heran dengan tujuannya Al-qur’an secara berangsur-

angsur karena mereka mengetahui bahwa kitab-kitab sebelumnya diturunkan secara 

sekaligus. Bukanlah kitab itu benda kemudian diturunkan secara sekaligus begitu saja, 

tetapi diturunkan (dibacakan) sekaligus oleh malaikat Jibril. (Nur Kholis, 2008: 66-67). 

Dampak dari proses turunnya Al-quran secara berangsur-angsur sesungguhnya 

membuat dakwah Nabi dan ajaran Al-qur’an lebih mudah dan leluasa untuk diterima 

dikalangan masyarakat saat itu. Karena proses turunnya ayat-ayat Al-qur’an tersebut 

sangat disesuaikan dengan keadaan dan kebutuhan masyarakat saat itu, bahkan sejarah 

yang diungkapkan adalah sejarah bangsa-bangsa yang hidup di sekitar Jazirah Arab, 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

191 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

peristiwa-peristiwa yang dibawakan adalah peristiwa peristiwa mereka, adat-istiadat 

dan ciri-ciri masyarakat yang dikecam adalah yang timbul dan yang terdapat dalam 

masyarakat tersebut. (Quraish Shihab, 2006: 39). 

Kendatipun begitu, bukan berarti bahwa ajaran-ajaran Al-qur’an hanya dapat 

diterapkan dalam masyarajkat pada waktu itu saja. Karena yang demikian itu hanya 

untuk dijadikan argumentasi dakwah dan peristiwa dari sejarah umat-umat 

diungkapkan sebagai pelajaran atau peringatan bagaimana perlakuan Tuhan terhadap 

orang-orang yang megikuti jejak mereka. 

Latar Belakang Turun Ayat dan Implikasinya 

Latar belakang turun ayat atau Asbab anNuzul adalah “Peristiwa yang 

melatarbelakangi pada saat turunnya Al-qur’an”. Pengertian ini dapat dipahami bahwa 

ketika muncul peristiwa atau ketika adanya pertanyaan yang diajukan kepada 

Rasulullah, lalu turunlah satu atau beberapa ayat dari Al-qur’an didalamnya terdapat 

jawaban mengenai hal tersebut. (Syaikh Manna’ Al Qaththan, 2007: 95). 

Ada banyak sekali kegunaan dari mengetahui sebab turunnya ayat, di antaranya: 

Pertama, mengetahui hikmah penetapan hukum. Bahwa pengetahuan tersebut 

menegakkan kebaikan ummat, menghindarkan bahaya, menggali kebajikan dan rahmat. 

Seperti peristiwa Khaulah binti Tsa’labah ketika menemui Nabi SAW; mengadukan 

suaminya (‘Ausbin Ashamid). Khaulah berkata: 

Ya Rasul, aku telah menyianyiakan masa mudaku; menyebarkan benih perutku 

hingga umurku tua terputus kemungkinan untuk melahirkan anakku, dia menziharku, 

ya Allah aku mengadukan hal kepadamu. Lalu turunlah surat al-Mujadalah ayat 1 

(Suyuthi, 1978:206). 

Lalu Allah mensyari’atkan kaffarat (untuk Zihar) sebagai Rahmat untuk Khaulah 

dan untuk orang-orang yang senasib dengannya, juga sebagai penjagaan terhadap 

keluarga dalam masyarakat Islam dari perceraian, serta sebagai benteng (pencegah) 

perpecahan untuk anak keturunan. (Fahd Bin Abdurrahman Ar-Rumi, 186). 

Kedua, pengetahuan terhadap sebab turunnya ayat membantu memahami maksud 

ayat dan (untuk kemudian) menafsirkan dengan benar, menghindari pemakaian kata 

dan simbol yang (keluar) dari maknanya. Sebagai contoh, Firman Allah swt: 

Dan kepunyaan Allahlah Timur dan Barat, maka kemanapun engkau menghadap, 

disitulah wajah Allah. Sungguh Allah Maha luas (rahmatnya) lagi Maha 

Mengetahui (Q.S. Al-Baqarah: 115). 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

192 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Menangkap yang nampak dari ayat tersebut, bahwa manusia boleh shalat kearah 

manapun yang dia kehendaki. Tidak wajib menghadap kiblat. Juga tidak tergantung 

dalam perjalanan, atau pun berada di rumah. Juga tidak memandang apakah shalat 

fardhu, ataupun shalat sunnah (nafilah). Hal ini bertentangan dengan dalil-dalil lain 

yang ada dalam Al-qur’an dan sunnah tentang wajibnya menghadap Masjidil Haram. 

Persoalan rumit semacam ini akan menjadi jelas apabila diketahui sebab-sebab 

turunnya ayat ini. Sebagaimana diriwayatkan oleh Jabir bin ‘Abdullah ra berkata: 

Rasulullah mengutus para sahabatnya. Lalu kami ditimpa kegelapan, yang 

membuat kami tidak mengetahui kiblat. 

Sekelompok orang telah berkata “Kami telah mengetahuinya, kiblatnya disini 

kearah utara”. Mewreka pun shalat dan membuat garis (sebagai tanda). Sebagian yang 

lain mengatakan: “Kiblat tersebut berada di sini kearah selatan.” Lalu mereka shalat 

serta membuat garis. Ketika hari sudah terang, matahari sudah terbit, ternyata garis-

garis tersebut bukan ke arah kiblat. Ketika kami pulang dari perjalanan, kami bertanya 

kepada Rasulullah saw tentang hal tersebut. Nabi terdiam, lalu Allah menurunkan surat 

al-Baqarah ayat 115 (Naisaburi, 1388: 23) (Fahd Bin Abdurrahman Ar-Rumi, 187-188). 

Dengan demikian kita mengetahui bahwa ayat di atas khusus bagi orang yang 

shalat dalam keadaan tidak mengetahui kiblat. Ketiga, di antara manfaat mengetahui 

sebab turunnya ayat adalah kemudahan dalam menghafal, memahami serta 

memantapkan kepastian wahyu dalam ingatan/pikiran. 

Pada hakikatnya, latar belakang turunnya ayat atau asbabun-nuzul memiliki 

implikasi yang sangat luas dalam berbagai khazanah penafsiran Al-qur’an dari era 

klasik hingga modern. Hal ini dikarenakan asbabun-nuzul berperan penting dalam 

mengartikan ayat-ayat Al-qur’an sebagaimana yang dimaksud oleh ayat-ayat itu sendiri. 

Itulah sebabnya banyak orang yang terperosok kedalam kebingungan dan keragu-

raguan dikarenakan tidak mengetahui asbabun-nuzul. 

Nilai-Nilai Pendidikan dalam Penurunan Al-Qur’an Bertahap 

Dari beberapa ringkasan mengenai sejarah turunnya Al-quran, tampak bahwa 

proses turunnya ayat-ayat Al-qur’an secara berangsur-angsur memiliki makna dan nilai 

yang signifikan. Diantaranya menunjukkan bahwa proses turunnya ayat-ayat Al-Qur’an 

sangat disesuaikan dengan keadaan masyarakat saat itu, dan bergantung pada 

kebutuhan dan hajat mereka, sehingga manakala dakwah Rasulullah saw telah 

menyeluruh, orang-orang berbondong-bondong memeluk agama Islam. Dan barulah 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

193 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

ketika itu berakhir pulalah turunnya ayat-ayat Al-quran sebagaimana penegasan dari 

Allah SWT: “Hari ini telah Kusempurnakan agamamu dan telah Kucukupkan nikmat 

untukmu serta telah 

Kuridhoi Islam sebagai agamamu”  (Qs. Al- Maidah: 3) 

Selain puas dengan pemahaman di atas, lalu kita dapat bertanya-tanya lagi 

mengapa harus 20 tahun lebih proses turunnya Al-qur’an? Di sinilah dapat kita simak 

hasil penelitian seorang guru besar Harvard University, yang dilakukannya pada 40 

negara, untuk mengetahui faktor kemajuan dan kemunduran negara-negara itu. Salah 

satu faktor utamanya adalah materi bacaan dan sajian yang disuguhkan khususnya 

kepada generasi muda. Ditemukannya bahwa dua puluh tahun menjelang kemajuan 

atau kemunduran Negara-negara yang ditelitinya itu, para generasi muda dibekali 

dengan sajian dan bacaan tertentu. Setelah dua puluh tahun generasi muda itu berperan 

dalam berbagai aktifitas, peranan yang pada hakikatnya diarahkan oleh kandungan 

bacaan dan sajian yang disuguhkan itu. Demikian dampak bacaan, terlihat setelah dua 

puluh tahun berlalu, sama dengan lama turunnya Al-qur’an (Quraish Shihab, 2006: 11). 

Dalam analisa penulis, setidaknya ada beberapa nilai-nilai pendidikan yang 

terkandung dari proses turunnya ayat-ayat Al-qur’an secara bertahap, diantaranya: 

Pendidikan humanis, yakni dasar filosofi pendidikan yang diterapkan secara efektif dan 

didasarkan pada perkembangan dan kondisi psikologis peserta didik (student 

centered). Sebab hal ini memberikan pengaruh yang sangat besar terhadap internalisasi 

nilai dan transformasi ilmu. Karena kondisi jiwa yang labil (jiwa yang tidak normal), 

menyebabkan transformasi ilmu pengetahuan dan internalisasi nilai akan berjalan tidak 

sesuai dengan yang diharapkan. Untuk itulah pendidikan humanis senantiasa 

memperhatikan sejumlah kekuatan psikologis peserta didik termasuk motivasi, emosi, 

minat, sikap, keinginan, kesediaan, bakat-bakat dan kecakapan akal (intelektualnya), 

sebagai bahan pertimbangan dalam memberikan materi yang hendak disampaikan dan 

metode yang hendak digunakan (Ramayulis, 2008: 8). 

Begitu pula dalam proses turunnya A-lqur’an yang dilakukan secara bertahap, 

jelas sangat disesuaikan dengan kebutuhan dan kondisi masyarakat saat itu. Sebagai 

suatu perbandingan, Al-qur’an dapat diumpamakan dengan seorang yang dalam 

menanamkan idenya tidak dapat melepaskan diri dari keadaan, situasi atau kondisi 

masyarakat yang merupakan objek dakwah. Tentu saja metode yang digunakannya 

harus sesuai dengan keadaan, perkembangan dan tingkat kecerdasan objek tersebut. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

194 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Demikian pula dalam menanamkan idenya, cita-cita itu tidak hanya sampai pada batas 

suatu masyarakat dan masa tertentu; tetapi masih diharapkan agar idenya berkembang 

pada semua tempat sepanjang masa. 

Pendidikan sepanjang hayat (lifelong learning), yakni sebuah dasar filosofi 

pendidikan yang mengajarkan bahwa sebuah konsep pendidikan yang hakiki selalu 

dimaknai sebagai upaya terus-menerus dan dilakukan dalam setiap fase kehidupan. 

Seseorang selalu dalam keadaan berproses, tiada kata akhir dalam pendidikan, kecuali 

hanya satu yang mengakhirinya yakni kematian. Setiap fase perkembangan kehidupan, 

masa kanak-kanak, masa pemuda, dan dewasa, semuanya merupakan fase pendidikan 

(Nana Syaodih Sukmadinata, 2006: 41) 

Hal ini sebagaimana yang tersirat dari proses turunnya Al-qur’an secara 

berangsur-angsur, yang telah mengajarkan masyarakat saat itu untuk terus-menerus 

berproses menuju kesempurnaan aqidah serta berusaha melenyapkan aqidah-aqidah 

sesat dan tradisi-tradisi rendah dari diri mereka. Hal itu tentunya hanya dapat 

dilakukan dengan melepasnya sedikit demi sedikit, tidak secara sekaligus, lantaran Al-

qur’an sendiri juga diturunkan secara sedikit demi sedikit (Fajrul Munawir Dkk, 2005: 

49). 

4. KESIMPULAN 

Dari pemaparan dan analisa singkat di atas, dapatlah kami simpulkan bahwa 

sejarah turunnya Al-qur’an sangatlah disesuaikan dengan keadaan dan kebutuhan 

masyarakat saat itu. Meskipun Al-qur’an adalah sajian samawi, tetapi Al-qur’an sangat 

berkepentingan bagi penataan dunia khususnya umat manusia. Dalam merefleksikan 

konstruksi bangunan yang dikehendaki Alqur’an diapresiasikannya sendiri dalam 

bentuk pentahapan turunnya wahyu bernilai strategis. Aspek penerimaan wahyu sangat 

diperhatikan sebagai peran kunci kesuksesan misi Al-qur’an Absoluditas Al-qur’an tidak 

dapat dipisahkan dengan relativitas faktual yang responsif. Gradualisasi Al-qur’an yang 

parallel dengan antropologis dan psikologis masyarakat memiliki nilai strategis dalam 

penataan masyarakat kontemporer. 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Al Safee, Al Mahdee, The True Furqan, (United State: Wine Press Publishing, 1999). 

Fahd Bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ulumul Qur’an; Studi Kompleksitas Al-Qur'an, terj. 

Amirul Hasan dan Muhammad Halabi (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1999) 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

195 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Fajrul Munawir Dkk, Al-qur’an, (Yogyakarta: Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga, 

2005). 

Ignaz Goldziher, Kata Pengantar dalam buku “Mazhab Tafsir; (Yogyakarta: elSAQ Press, 

2006). 

Nana Syaodih Sukmadinata, Perkembangan Kurikulum; Teori dan Praktek, (Bandung: 

PT Remaja Rosdakarya, 2006). 

Nur Kholis, Pengantar Al-qur’an dan Al Hadits, (Yogyakarta: Teras, 2008). 

Philip K. Hitti, History Of The Arabs; Rujukan Induk dan paling Otoritatif Tentang 

Sejarah Peradaban Islam, terj. R Cecep 

Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2005). 

Quraish Shihab, Membumikan Al-qur’an; fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat (Bandung: Mizan, 2006) 

Quraish Shihab, Wawasan Al-qur’an; Tafsir Maudhu’i atas berbagai Persoalan Umat, 

(Bandung: Mizan, 2006). 

Ramayulis, Metodologi Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2008). 

Said Agil Husin Al Munawar, Al-qur’an Membangun Tradisi Kesalehan Hakiki, (Jakarta: 

Ciputat Press, 2002). 

Subhi As-Shalih, Membahas Ilmu-ilmu Alqur’an terj. Tim Pustaka Firdaus (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1999). 

Syaikh Manna’ Al-Qaththan, Pengantar Studi Al-qur’an; terj, Aunur Rafiq El Mazni, 

(Jakarta: Pustaka Al Kautsar, 2007). 

Usman, Ulumul Quran, (Yogyakarta: Teras, 2009). 

W. Montgomery Watt, Richard Bell: Pengantar Qur’an terj. Lillian D. Tedjasudhana 

(Jakarta: INIS, 1998). 

http://qitri.tripod.com/kodifikasi.htm. 

http://www.pkesinteraktif.com/edukasi/opini/891-sejarah-perjalanan-alqur’an. 


