
AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin                                       E-ISSN : 3062-9489 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim 

Halaman: 482-496 

482 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

DISTINGSI CORAK TAFSIR AL-MUNIR KARYA WAHBAH AL-ZUHAILI 

DAN AL-TAHRIR WA AL-TANWIR KARYA MUHAMMAD AL-THAHIR IBN 

ASYUR 
M.Syahbana Al Fatih1, Sapa Anjila Madaniah2, Ahmad Dasuki3 

UIN Palangka Raya 1,2,3 

Email: alfatihsyahbana25@gmail.com1, safaagrill@gmail.com2, akhmaddasuki@uin-

palangkaraya.ac.id3 

Keywords Abstract 

 

contemporary tafsir, 
Tafsir al-Munir, al-Tahrir 
wa al-Tanwir, maqasid. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Tafsir kontemporer, 
Tafsir al-Munir, al-Tahrir 
wa al-Tanwir, maqasid. 

 
This study examines methodological and stylistic distinctions 
between Wahbah al-Zuhaili’s Tafsir al-Munir and Muhammad al-
Tahir Ibn ‘Ashur’s al-Tahrir wa al-Tanwir as two major twentieth-
century Qur’anic commentaries. It assumes that the Qur’an’s ongoing 
relevance to modern problems depends on how exegetes manage 
linguistic meaning, contextual information, and the derivation of 
normative guidance for law and society. Using library research and 
comparative textual analysis, the study maps each work’s tahlili 
structure, linguistic tools, selection of contextual reports, and 
patterns of legal and ethical inference. Findings indicate that al-
Zuhaili foregrounds a systematic, application-oriented fiqhi and 
socio-literary approach, while Ibn ‘Ashur emphasizes rational-
linguistic argumentation and maqasid-based reading to articulate 
universal values. The study argues that the two approaches are 
complementary: al-Munir is strong for practical normative needs, 
whereas al-Tahrir wa al-Tanwir excels in deep semantic analysis and 
purposive interpretation. It recommends selective use according to 
issue type. This comparison supports balanced contemporary 
exegetical choices. 
 
Penelitian ini mengkaji distingsi corak dan metodologi Tafsir al-
Munir karya Wahbah al-Zuhaili dan Al-Tahrir wa al-Tanwir karya 
Muhammad al-Thahir Ibn ‘Asyur sebagai dua rujukan utama tafsir 
kontemporer abad ke-20. Kajian ini berangkat dari gagasan bahwa 
relevansi Al-Qur’an dalam menjawab persoalan modern ditentukan 
oleh cara mufasir mengelola makna kebahasaan, konteks, serta 
penurunan pesan normatif ke ranah sosial dan hukum. Melalui studi 
pustaka dan analisis komparatif, penelitian memetakan struktur 
tahlili, perangkat kebahasaan, seleksi konteks, dan pola istinbat 
pada kedua tafsir. Hasil menunjukkan al-Zuhaili menonjolkan corak 
fiqhi dan adabi-ijtima‘i yang sistematis serta aplikatif, sedangkan Ibn 
‘Asyur menegaskan corak rasional-linguistik dan maqasidi dengan 
argumentasi tajam. Temuan ini menegaskan keduanya saling 
melengkapi: al-Munir efektif untuk kebutuhan normatif-praktis, 
sementara al-Tahrir wa al-Tanwir unggul dalam pendalaman 
makna dan penegasan tujuan ayat. Penelitian merekomendasikan 
penggunaan selektif sesuai jenis isu. Dengan demikian, kajian ini 
memberi dasar bagi penelitian lanjut tentang integrasi pendekatan 
fiqhi dan maqasidi dalam tafsir Indonesia kontemporer 

  

mailto:alfatihsyahbana25@gmail.com1
mailto:safaagrill@gmail.com2
mailto:akhmaddasuki@uin-palangkaraya.ac.id3
mailto:akhmaddasuki@uin-palangkaraya.ac.id3


AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

483 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

1. PENDAHULUAN 

Al-Qur’an dipahami umat Islam sebagai kalām Allah yang terus relevan lintas 

zaman, sekaligus memiliki kekhasan yang membedakannya dari seluruh bentuk 

“ucapan” lain, termasuk hadis Nabi maupun hadis qudsi, walaupun hadis qudsi juga 

dinisbahkan sebagai kalām Tuhan (Amin, 2024).   Dengan karakter seperti itu, 

problemnya bukan pada “apakah Al-Qur’an masih relevan”, melainkan “bagaimana 

relevansinya dihadirkan” dalam realitas sosial yang berubah cepat: perubahan relasi 

keluarga, ekonomi digital, isu keadilan sosial, sampai problem etika publik. Di sinilah 

tafsir berfungsi sebagai disiplin yang menjembatani teks wahyu dengan situasi 

pembacanya, sehingga pesan Al-Qur’an dapat dipahami secara bertanggung jawab 

sesuai kaidah, bukan sekadar cocoklogi yang “terasa benar” (Muchlis & Kusnadi, 2024).   

Pada konteks tafsir kontemporer, karya Wahbah al-Zuhaili dan Muhammad al-

Thahir Ibn ‘Asyur menonjol karena sama-sama berupaya menguatkan otoritas makna 

Al-Qur’an, tetapi melalui penekanan metodologis yang berbeda. Al-Zuhaili, melalui 

Tafsir al-Munir, dikenal kuat pada nuansa fikih dan pengaitan ayat dengan kebutuhan 

sosial-kemasyarakatan, sehingga ayat-ayat tidak berhenti sebagai teks “indah dibaca”, 

tetapi juga “jelas arah hukumnya” (Iskandar, 2012).  Sementara itu, Ibn ‘Asyur melalui 

Al-Tahrir wa al-Tanwir menonjolkan analisis kebahasaan, balaghah, dan penalaran yang 

cermat, sehingga penafsiran bergerak dari ketelitian makna kata, struktur, dan gaya 

bahasa menuju pembacaan yang lebih luas atas tujuan (maqāṣid) ayat (Wahid, 2024).  

Perbedaan aksentuasi ini membuat keduanya penting dibandingkan: sebab persoalan 

modern sering menuntut ketegasan normatif sekaligus keluasan visi etis—dan dua hal 

ini jarang “akur” kalau penafsirnya tergesa-gesa (Asfar, 2022).   

Secara teoretis, kajian ini bertumpu pada dua konsep utama dalam ulum al-Qur’an 

dan studi tafsir, yaitu metodologi penafsiran dan corak (ittijāh/ṭābi‘) tafsir. Metodologi 

penafsiran berkaitan dengan cara kerja mufassir saat membaca ayat: apakah mengikuti 

urutan mushaf secara analitis (Tahlili), merangkum global (Ijmali), membandingkan 

(muqaram), atau tematik (mawdu’i‘ī), beserta perangkat pendukung seperti asbāb al-

nuzūl, kebahasaan, munāsabah, dan istinbat hukum (Iskandar, 2012).  Corak tafsir 

menjelaskan “warna dominan” yang tampak dari pilihan fokus mufassir, misalnya fikih 

(ahkam), addabi, ijtma’i (sastra dan sosial), atau maqasidi-lughawi (tujuan syariat dan 

kebahasaan). Dalam Tafsir al-Munir, al-Zuhaili menata penafsiran secara tahlili dengan 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

484 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

perhatian pada bahasa, riwayat yang kuat, lalu mengarahkan pembahasan pada istinbāṭ 

hukum dan hikmah sosial yang dapat dioperasionalkan (Muchlis & Kusnadi, 2024).   

Adapun dalam Al-Tahrir wa al-Tanwir, Ibn ‘Asyur juga bergerak secara tahlili, 

namun kekhasannya tampak pada kedalaman pembacaan linguistik, i‘jāz, dan balaghah, 

sehingga penafsiran sering diawali oleh pembongkaran makna kata, posisi gramatikal, 

serta uslūb, sebelum ditarik pada makna yang lebih luas dan argumentatif (Wahid, 

2024).  Arah ini sejalan dengan kecenderungan tafsir bi al-ra’yi yang terkontrol, yakni 

ijtihad yang tetap berpijak pada kaidah bahasa, konteks, dan objektivitas ilmiah, bukan 

“ra’yi yang asal bunyi” (Asfar, 2022).   

Penelitian ini bertujuan memetakan distingsi corak dan metodologi Tafsir al-

Munir karya Wahbah al-Zuhaili dan Al-Tahrir wa al-Tanwir karya Muhammad al-Thahir 

Ibn ‘Asyur, dengan menelaah cara keduanya membangun makna ayat, menempatkan 

aspek kebahasaan dan konteks, serta menarik implikasi hukum, sosial, dan nilai 

universal Al-Qur’an (Muchlis & Kusnadi, 2024). Selain itu, penelitian ini diarahkan 

untuk menilai kelebihan dan keterbatasan masing-masing corak, sehingga dapat dibaca 

mana pendekatan yang lebih fungsional untuk menjawab isu-isu modern tertentu tanpa 

memutus disiplin ilmiahnya (Wahid, 2024).   

Penulils memilih Judul ini karena perbandingan dua tafsir besar abad ke-20 

memungkinkan pembacaan yang lebih seimbang tentang kebutuhan umat hari ini: 

kebutuhan pada penjelasan normatif yang tegas (terutama saat menyentuh wilayah 

ahkām) sekaligus kebutuhan pada kedalaman makna dan orientasi tujuan syariat yang 

melampaui sekadar “halal-haram” formal (Iskandar, 2012). Dengan menguji distingsi 

corak keduanya, kajian ini diharapkan memberi kontribusi akademik pada studi tafsir 

kontemporer: bukan untuk “menobatkan tafsir pemenang”, melainkan untuk 

menunjukkan bahwa problem modern sering butuh lebih dari satu kacamata sebab 

realitas hari ini kadang lebih kompleks daripada tombol “setuju/tidak setuju” (Amin, 

2024).  

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Sumber utama penelitian adalah dua kitab tafsir, yaitu 

Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaili dan al-Tahrir wa al-Tanwir karya Muhammad 

al-Tahir ibn ‘Asyur. Kedua kitab tersebut dibaca, dicermati, dan dibandingkan untuk 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

485 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

menemukan perbedaan corak penafsiran yang menjadi fokus penelitian. Data 

dikumpulkan melalui penelusuran buku, jurnal, dan literatur lain yang relevan dengan 

kajian metodologi tafsir. Seluruh data yang diperoleh kemudian diseleksi dan disusun 

secara sistematis sesuai dengan rumusan masalah. Analisis data dilakukan dengan 

pendekatan analisis isi (content analysis), yaitu cara membaca dan menafsirkan isi teks 

untuk mengetahui pola, kecenderungan, dan karakter penafsiran masing-masing 

mufasir. Langkah analisis dilakukan melalui tiga tahap: 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kitab Al-Munir Biografi Wahbah al-Zuhaylī 

Nama lengkap dari penulis buku al-Tafsīr al-Munīr fi al-‘Aqīdat, al-Syarī’at wa al-

Manhāj adalah Wahbah Musthafa az-Zuhaili, tetapi ia lebih dikenal dengan sebutan 

Wahbah Zuhaili. Ia lahir di desa Dir ‘Athiyah, yang terletak di daerah Qalmun, 

Damaskus, Suriah pada tanggal 6 Maret 1932 M/1351 H. Ayahnya, Musthafa Zuhaili, 

dikenal sebagai sosok yang saleh dan bertakwa, serta seorang hafiz Alquran. Selain itu, 

ia juga bekerja sebagai petani dan selalu mendorong anak-anaknya untuk belajar 

(BIOGRAFI DAN KARYA IMAM AL GHOZALI, t.t.). 

Sejak kecil, ia telah menunjukkan kemampuan dan ketertarikan yang besar 

terhadap ilmu agama. Setelah menyelesaikan pendidikan dasarnya di tempat 

kelahirannya, dia melanjutkan studinya di Universitas Damaskus, Universitas Al-Azhar 

di Kairo, Universitas Ain Syams, dan Universitas Kairo hingga meraih gelar doktor 

dengan penghargaan summa cum laude pada tahun 1963 melalui disertasi yang 

berjudul Asar al-Harb fi al-Fiqh al-Islami. Setelah itu, dia mengabdikan dirinya sebagai 

pengajar di Fakultas Syariah Universitas Damaskus, dan selanjutnya menjabat sebagai 

profesor serta dekan (Tagirov, 2023). 

Selain aktif dalam dunia pendidikan, Wahbah az-Zuhaili juga memiliki peran 

signifikan dalam sejumlah forum penelitian dan organisasi fikih internasional, seperti 

yang diadakan di Makkah, Jeddah, Sudan, dan Yordania. Ia pernah tergabung dalam 

majelis fatwa tertinggi di Suriah dan berperan dalam pendirian lembaga syariah di 

berbagai negara Muslim. Dikenal sangat produktif, ia menghabiskan sekitar 15 jam 

setiap harinya untuk tulis-menulis dan membaca, membimbing berbagai tesis, serta 

menghasilkan banyak karya penting di bidang fikih dan tafsir. Beliau meninggal dunia 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

486 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

pada 8 Agustus 2015 dalam usia 83 tahun, meninggalkan warisan pengetahuan yang 

mendalam bagi umat Islam masa kini (Narotama dkk., 2024). 

Tafsir al-Munir merupakan salah satu karya dari Wahbah AzZuhaili pertama kali 

diterbitkan oleh Dar al-Fikr Damaskus, terdiri dari 16 jilid besar dan tidak kurang dari 

10. 000 halaman. Pertama kali dicetak pada tahun 1991 M, buku ini termasuk dalam 

kategori tafsir modern yang membahas berbagai masalah penting yang luas. Buku ini 

adalah karya terbesar Wahbah az-Zuhaili dalam disiplin tafsir. Sementara itu, 

terjemahan dari Tafsir al-Munir telah diterjemahkan di sejumlah negara, termasuk 

Turki, Malaysia, dan Indonesia, yang dirilis oleh Gema Insani Jakarta pada tahun 2013 

dengan total 15 jilid. 

Penulisan Tafsir Al-Munīr adalah wujud pengabdian Wahbah az-Zuhaili untuk 

memajukan ilmu pengetahuan, terutama dalam kajian Islam. Melalui karya ini, ia 

berusaha menghubungkan masyarakat Muslim dengan Al-Qur’an dengan cara yang 

logis dan berhubungan. Proses penulisan tafsir tersebut berjalan selama sekitar enam 

belas tahun, dari tahun 1975 sampai 1991 M. Wahbah az-Zuhaili menyelesaikan 

penulisan Tafsir Al-Munīr pada hari Senin, pukul delapan pagi, tanggal 13 Dzulqa’dah 

1408 H yang bertepatan dengan 27 Juni 1988 M, saat usianya mencapai 56 tahun. Karya 

penting ini kemudian diterbitkan untuk pertama kalinya oleh Dar al-Fikr yang berlokasi 

di Beirut, Lebanon, dan juga oleh Dar al-Fikr di Damaskus, Suriah, dalam 16 jilid pada 

tahun 1991 M/1411 H (digilib.uinsa.ac.id/7044/5/BAB II.pdf, t.t.)Tinjauan Uumun Tafsir 

Al-Munir dan Al-Misbah) 

Metode Tafsir al-Munir karya Wahbah al-Zuhaylī 

Tafsir al-Munir menggabungkan dua sumber penafsiran, yaitu bi al-ma’tsūr 

(riwayat) dan bi al-ra’y (ijtihad dan penalaran). Metode ini sudah jamak digunakan para 

mufasir terdahulu seperti Ibn Jarīr al-Ṭabarī. Namun, al-Zuhaylī lebih selektif dalam 

menggunakan riwayat, hanya mengambil yang paling sahih dari kitab-kitab tafsir klasik 

seperti al-Ṭabarī dan al-Qurṭhubī, tanpa banyak memperdebatkan sanad. Penafsiran 

rasional tetap digunakan tetapi porsinya tidak terlalu besar, sebab ia membedakan 

antara tafsir ayat secara lahiriah (al-tafsīr wa al-bayān) dan penjelasan hukum serta 

pesan sosial (al-fiqh al-hayāt). Metode utama yang dipakai adalah metode tahlīlī 

(analitik), yaitu menjelaskan ayat demi ayat sesuai urutan mushaf, disertai analisis 

bahasa (i‘rāb, balāghah, kosa kata), sebab turun (asbāb al-nuzūl), dan korelasi antar 

ayat (munāsabah). Al-Zuhaylī selalu menjelaskan isi setiap surah secara global, 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

487 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

termasuk sebab penamaan dan keutamaannya (faḍīlah). Ia juga memakai pendekatan 

tematik (semi-maudhu‘ī), misalnya ketika membahas tema jihad, hudūd, warisan, riba, 

atau khamr. Dalam menjelaskan aspek kebahasaan, ia merujuk pada karya seperti al-

Bayān fī Gharīb I‘rāb al-Qur’ān (Abū al-Barākāt al-Anbārī) dan Shawāhid al-Tafsīr 

(Muhammad ‘Alī al-Shābūnī), serta al-Kasysyāf (al-Zamakhsharī) (Aiman, 2016). 

Untuk asbāb al-nuzūl, ia banyak mengambil riwayat dari al-Ṭabarī, al-Qurṭhubī, 

dan al-Wāhidī, dengan contoh pada tafsir surah al-Baqarah ayat 17–19. Ia juga 

menonjolkan korelasi ayat (munāsabah) untuk menjelaskan hubungan antar-ayat dan 

konteksnya, misalnya hubungan antara ayat-ayat perubahan kiblat (Q.S. al-Baqarah: 

142–144). Salah satu ciri khas al-Munir adalah kehati-hatian al-Zuhaylī dalam 

menjelaskan makna ayat secara tekstual dan logis tanpa berlebihan dalam ijtihad. Ia 

menggabungkan metode tahlīlī dan maudhu‘ī dengan menjelaskan ayat-ayat yang 

bertema sama secara menyeluruh, misalnya kisah Nabi Adam, Nuh, dan Ibrahim, serta 

perang Badar dan Uhud. Pada bagian hukum, al-Zuhaylī menampilkan bahasan khusus 

yang disebut “fiqh al-hayāt aw al-aḥkām”, yakni penjelasan hukum-hukum ayat yang 

berkaitan dengan persoalan kehidupan modern. Ia menelaah ayat-ayat hukum seperti 

nasakh (Q.S. al-Baqarah: 106–108) secara mendalam, serta mengaitkan pemahaman 

ayat dengan konteks kekinian (Aiman, 2016). 

Sumber Penafsiran dalam Tafsir al-Munir 

Sumber penafsiran yang digunakan oleh Wahbah az-Zuhaili dalam tafsirnya al-

Munir adalah kombinasi antara tafsīr bi al-ma’tsūr dan tafsīr bi al-ra’y. Dalam hal ini, ia 

tidak hanya mengandalkan riwayat yang datang dari Rasulullah saw., para sahabat dan 

tabi’in, tetapi juga menggunakan kemampuan ijtihad dan penalaran rasional. Ia 

menafsirkan ayat dengan ayat, ayat dengan hadis, serta mengambil manfaat dari 

pendapat para ulama terdahulu. Dalam setiap penjelasan, al-Zuhaili berusaha 

memadukan antara kekuatan dalil naqli dan ‘aqli secara seimbang. Dalam banyak 

tempat, Wahbah mengutip pendapat mufassir klasik seperti al-Ṭabarī, Fakhr al-Rāzī, Ibn 

Kathīr, al-Qurṭubī, dan al-Ālūsī. Namun demikian, ia tidak serta-merta menerima semua 

pendapat tersebut, tetapi menyeleksi dan menguatkan pendapat yang dianggap lebih 

tepat berdasarkan kaidah bahasa dan maqāṣid al-syarī‘ah (Aiman, 2016). 

Selain itu, ia juga menggunakan pendapat ulama ushul fiqh untuk memperkuat 

argumentasi hukumnya, terutama ketika membahas ayat-ayat hukum (āyāt al-aḥkām). 

Dalam hal ini tampak bahwa latar belakang keilmuannya sebagai ahli fiqh sangat 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

488 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

memengaruhi corak dan sumber penafsirannya. Oleh sebab itu, tidak mengherankan 

jika tafsirnya kental dengan nuansa fiqh, tetapi tetap memperhatikan sisi sastra, sosial, 

dan moral ayat. Dengan demikian, sumber penafsiran dalam al-Munir dapat 

dikategorikan ke dalam dua kelompok besar, yaitu sumber naqli yang bersandar pada 

riwayat sahih, dan sumber ‘aqli yang berpijak pada ijtihad serta analisis rasional yang 

terikat pada prinsip-prinsip syariat Islam (Hermansyah, 2015). 

Mahzab Tafsir dalam Tafsir al-Munir 

Wahbah dibesarkan di kalangan ulama-ulama madhab Hanafi, yang membentuk 

pemikirannya dalam madhab fiqh, walaupun bermadhab Hanafi, 10 namun dia tidak 

fanatik dan menghargai pendapat-pendapat madhab lain, hal ini dapat dilihat dari 

bentuk penafsirannya ketika mengupas ayat-ayat yang berhubungan dengan Fiqh. 

Terlihat dalam membangun argumennya selain menggunakan analisis yang lazim 

dipakai dalam fiqh juga terkadang menggunakan alasan medis, dan juga dengan 

memberikan informasi yang seimbang dari masing-masing madhab, kenetralannya juga 

terlihat dalam penggunaan referensi, seperti mengutip dari Ah}kam al-Qur'an karya al-

Jashshas untuk pendapat madhab Hanafi, dan Ah}kam al-Qur'an karya al-Qurtubi untuk 

pendapat madhab Maliki (Yunus, 2020). 

Sedangkan dalam masalah teologis, beliau cenderung mengikuti paham ahl al-

Sunnah, tetapi tidak terjebak pada sikap fanatis dan menghujat madhab lain. Ini terlihat 

dalam pembahasannya tentang masalah "Melihat Tuhan" di dunia dan akhirat, yang 

terdapat pada surat al-An'am ayat 103 (Yunus, 2020). Sebelum menafsirkan surat al-

Fatihah, Wahbah terlebih dahulu menjelaskan wawasan yang berhubungan dengan ilmu 

al-Qur'an. Dalam proses penafsiran selanjutnya, ia selalu menguraikan keutamaan dan 

kandungan surah serta sejumlah tema yang terkait dengan surah tersebut. Tema 

tersebut lantas diungkap dari tiga aspek. 

Pertama, aspek bahasa. Ia mengudar istilah-istilah yang termaktub dalam ayat 

sembari mengupas segi balaghah dan gramatika bahasanya. Kedua, aspek tafsir dan 

bayan. Wahbah memaparkan ayat dengan bahasa yang ringan sehingga diperoleh 

kejelasan makna. Jika tidak ada permasalahan yag pelik, ia menyingkat pembahasannya. 

Akan tetapi, jika ayat yang ditafsir memuat permasalahan tertentu, Wahbah 

menyuguhkan penjelasan yang relative panjang, seperti ketika menafsirkan ayat yang 

berkaitan dengan problem naskh. Ketiga, aspek fiqh kehidupan dan hukum (Figh al-

Hayah wa al- Ahkam). Dalam aspek ini, Wahbah merinci sejumlah kesimpulan ayat 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

489 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

terkait dengan realitas kehidupan manusia. Dalam tafsir al-Munir karya Wahbah az-

Zuhayli ini kecenderungannya terhadap bahasa atau lughah bila dilihat dari 

penulisannya,sedangkan dalam hukum yang tedapat dalam karyanya lebih cenderung 

pada paham abl al-Sunnah (Yunus, 2020). 

Latar Belakang Kitab Al-Tahrir Wa Al-Tanwir  

Ia adalah Muhammad al-Tahir ibn Muhammad al-Tāhir ibnu 'Asyur. Keturunan 

keluarga 'Asyur yang terkenal di Tunis, karena memiliki posisi ilmiah dan jabatan di 

pemerintah. Ibnu 'Asyur dilahirkan pada tahun 1296 H/ 1879 M di kota Mousa, yang 

terletak di sebelah utara Tunisia. Ibnu 'Asyur tumbuh dan berkembang dalam 

lingkungan keluarga yang mencintai ilmu pengetahuan. Pendidikannya diperhatikan 

penuh oleh ayah, ibu, dan kakeknya. Kakeknya merupakan seorang Perdana Menteri 

dan Mufti. Kedua orang tuanya menginginkan beliau kelak menjadi seperti kakeknya 

dalam bidang keilmuan dan kepandaiannya (Asfar, 2022). 

Ibnu 'Asyur mulai belajar al-Qur'an sejak usia 6 tahun. Ia kemudian menghafal 

matan al-jurumiyah dan bahasa perancis. Baru pada usia 14 tahun, Ibnu 'Asyūr tercatat 

sebagai murid pada Universitas Az-Zaitunah (1310 H/ 1839 M).3 Di sana ia belajar ilmu 

syariah (fiqh dan ushul fiqh), bahasa arab, hadis, sejarah, dan lain-lain. Setelah belajar 

selama 7 tahun di Universitas Az-zaitunah Ibnu 'Asyur berhasil menempuh gelar 

sarjana, tepatnya pada tahun 1317 H/ 1899 M (Asfar, 2022). 

Semua ilmu yang diperolehnya dari Az-Zait unah dan aktivitas keilmuanya telah 

ikut andil membentuk kepribadian dan intelektualitasnya yang tinggi. Di samping itu 

perhatian ayah dan kakeknya yang menanamkan akhlak mulia kepada Ibnu Asyür telah 

memberikan pengaruh pada pribadinya yang bersahaja sebagai seorang ulama di Tunis. 

Ibnu‘Asyur memiliki pera yang sangat penting dalammenggerakkan nasionalisme di 

Tunisia. Beliau hidup sezaman dengan ulama ternama di Mesir, Muhammad al-Khadr 

Husain al-Tūnisi yang menempati kedudukan Masyaikhat al-Azhar (Imam Besar al-

Azhar). Keduanya adalah teman seperjuangan, ulama yang sangat luar biasa, memiliki 

tingkat keimanan yang tinggi, sama-sama pernah dijebloskan ke dalam bui lantaran 

karena memperta tahankan pemahaman dan ideologinya serta menanggng penderitaan 

yang sangat berat demi memperjuangkan negara dan agama. Pada akhirnya Muhammad 

al-Khadr ditakdirkan oleh Allah menjadi mufti Mesir, sedangkan Ibnu 'Asyur sendiri 

menjadi Syaikh Besar Islam di Tunisia (Asfar, 2022). 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

490 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Kitab Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir dimulai dengan pengantar yang ditulis sendiri 

oleh pengarangnya yaitu Ibnu 'Asyur. Pengantarnya berisi tentang penjelasan dari 

beliau tentang apa yang menjadi motivasi beliau dalam kitab tafsir, serta nama yang 

diberikan kepada kitab tafsirnya. Dalam Muqaddimah tafsirnya beliau menuturkan satu 

angan-angan terbesar dalam hidup beliau yang ingin dicapai adalah menafsirkan kitab 

Allah yang merupakan mukjizat terbesar Nabi Muhammad saw. dan bercita-cita untuk 

membuat sebuah tafsir yang lengkap dari segi kebahasan dan maknanya, yang belum 

perna ada sebelumnya. Tafsir yang mencakup kemaslahatan dunia dan akhirat. Bukan 

hanya sekedar mengumpulkan perkataan ulama sebelumnya, melainkan memiliki 

penjelasan-penjelasan yang berasal dari hasil pengetahuan sendiri yang lebih mendetail 

dan menyeluruh dalam penafsiran ayat al-Qur'an (Asfar, 2022). 

Pada bagian selanjutnya beliau memaparkan kepada pembaca mengenai wawasan 

umum tentang dasar-dasar penafsiran dan bagaimana seorang penafsir berinteraksi 

dengan kosa kata, makna, lafal dari al-Qur'an. Yaitu pada bagian pertama beliau 

membahas tentang tafsir, takwil dan posisi tafsir sebagai ilmu, kemudian berbicara 

tentang referensi atau istimdad dalam ilmu tafsir, keabsahan tafsir bil matsur dan tafsir 

bi ra'yi, menjelaskan tentang maksud dari seorang mufassir, membicarakan tentang 

latar belakang turunnya suatu ayat (asbabun nuzul), tentang persoalan macam-macam 

Qira'at, tentang kisah-kisah dalam al-Qur'an (Qashash Qur'an), tentang nama, jumlah 

ayat dan surat, susunan dan nama-nama al-Qur'an, berisikan tentang makna-makna 

yang dikandung oleh kalimat al-Qur'an serta menjelaskan tentang i'jazul al-Qur'an. 

Kemudian dilanjutkan penafsiran surat al-Fatihah kemudin surat-surat setelahnya dan 

diakhiri dengan surat al-Nas yaitu berdasarkan tartib mashafi (Asfar, 2022) 

Metode Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir karya Ibnu ‘Āsyur 

Dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, Ibnu ‘Āsyur menggunakan metode tahlīlī 

(analitis), yaitu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an secara berurutan sesuai susunan 

mushaf, menjelaskan makna kosa kata, struktur bahasa, konteks ayat, dan hubungan 

antarayat (munāsabah), serta mengaitkannya dengan tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-

sharī‘ah). Corak yang menonjol dalam tafsirnya adalah corak lughawī (kebahasaan) dan 

maqāṣidī (tujuan syariat). Ibnu ‘Āsyur sangat memperhatikan aspek bahasa Arab klasik, 

retorika (balāghah), dan keindahan susunan kalimat Al-Qur’an, namun penafsirannya 

tidak berhenti pada aspek linguistik, melainkan diarahkan untuk menggali nilai-nilai 

universal Al-Qur’an. Metode tafsir yang digunakan bersifat komprehensif-analitis, 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

491 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

menggabungkan analisis bahasa, sejarah turunnya ayat, rasionalitas, dan maqāṣid 

syariah untuk menjawab persoalan modern. Ia mengembangkan metode tafsirnya 

dengan landasan tafsīr bi al-ra’y al-maḥmūd, yaitu penafsiran dengan ijtihad yang 

bertanggung jawab dan tetap berpijak pada dalil-dalil naqli yang sahih. Ibnu ‘Āsyur 

tidak menolak riwāyah (tafsir bi al-ma’tsūr), tetapi menggunakannya secara selektif. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa Al-Tahrir wa al-Tanwir merupakan tafsir yang 

berdiri di antara dua kutub: tafsir klasik dan tafsir modern. Dalam menjelaskan ayat, ia 

tidak hanya memaparkan arti secara literal, tetapi juga menjelaskan asbāb al-nuzūl, 

munāsabah, dan nilai-nilai hukum serta sosial yang dikandung ayat (Asfar, 2022). 

Salah satu ciri khas tafsir ini adalah penekanannya pada konsep maqāṣid al-

sharī‘ah sebagai kunci memahami ayat-ayat hukum, bahwa setiap hukum dalam Al-

Qur’an harus dilihat dari tujuan akhirnya, yaitu menjaga lima kemaslahatan dasar 

(maqāṣid al-khamsah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Ibnu ‘Āsyur juga 

menjelaskan i‘jāz al-Qur’an (keajaiban linguistik) secara detail, menguraikan keindahan 

struktur ayat, pemilihan diksi, serta gaya bahasa yang digunakan, dan menampilkan sisi 

keindahan yang menjadi bukti kebenaran wahyu. Selain aspek kebahasaan, tafsir ini 

juga memperlihatkan pendekatan historis-sosiologis dengan menafsirkan ayat 

berdasarkan latar sosial-budaya dan relevansinya bagi kehidupan modern. Metode 

tahlīlī yang digunakan mencakup tahapan: menjelaskan hubungan antar-surah dan ayat, 

makna kata, makna global ayat, konteks turunnya dan tujuan syariat, serta kesimpulan 

hukum, etika, dan pesan moral. Dengan gaya penulisan yang sistematis dan ilmiah, Ibnu 

‘Āsyur menjadikan tafsir sebagai sarana membangun kesadaran maqāṣid, berbeda dari 

tafsir klasik seperti al-Ṭabarī dan al-Qurṭubī, karena lebih rasional, modern, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat (Asfar, 2022). 

Sumber Penafsiran dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir 

Dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, Ibnu ‘Āsyur menggunakan sumber 

penafsiran yang bersifat komprehensif, yaitu menggabungkan antara pendekatan 

riwayah (naqli) dan dirayah (‘aqli). Sumber riwayah mencakup penafsiran ayat dengan 

ayat, ayat dengan hadis, serta riwayat sahabat dan tabi‘in yang sahih. Sedangkan 

sumber dirayah berlandaskan kemampuan akal dalam memahami makna ayat melalui 

pendekatan kebahasaan, balaghah, maqāṣid al-syarī‘ah, dan konteks sosial turunnya 

ayat. Ibnu ‘Āsyur menyeleksi riwayat secara kritis, menolak israiliyyat, serta 

menguatkan penafsiran yang sejalan dengan prinsip syariat dan nilai universal Al-



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

492 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Qur’an. Ibnu ‘Āsyur tidak terikat pada satu mazhab tafsir tertentu. Ia menggunakan 

sumber Al-Qur’an, hadis Nabi, atsar sahabat, dan tabi‘in, serta menyeimbangkannya 

dengan sumber rasional seperti kaidah bahasa Arab, balaghah, ushul fiqh, dan maqāṣid 

al-syarī‘ah. Karena itu, tafsirnya bersifat moderat dan komprehensif, mencerminkan 

sintesis antara tradisi klasik dan semangat pembaruan. Dalam penyusunan tafsirnya, 

Ibnu ‘Āsyur tidak hanya mengandalkan riwayat yang telah ada, tetapi juga melakukan 

penalaran rasional terhadap ayat-ayat Al-Qur’an (Laila & Ochviardi, 2023). 

Ia menggabungkan antara sumber bi al-ma’tsūr dan bi al-ra’yi dengan 

menjelaskan ayat berdasarkan bahasa Arab, sebab turunnya ayat, serta tujuan syariat. 

Oleh karena itu, tafsir ini dapat dikategorikan sebagai tafsir ijtihadi yang berpijak pada 

maqāṣid al-syarī‘ah. Ibnu ‘Āsyur memadukan sumber naqli dan analisis rasional (‘aqli). 

Ia menelaah aspek linguistik, retorika, dan konteks sosial dari ayat-ayat Al-Qur’an, lalu 

mengaitkannya dengan tujuan-tujuan luhur syariat Islam. Dengan demikian, tafsirnya 

mengombinasikan antara tradisi klasik dengan pemikiran rasional modern, 

menghasilkan tafsir yang seimbang dan relevan dengan kehidupan masyarakat 

kontemporer (Laila & Ochviardi, 2023) 

Mahzab Tafsir dalam Al-Tahrir wa Al-Tanwir 

Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir, karya Muhammad al-Tahir ibn Ashur, merupakan 

salah satu karya monumental dalam tradisi tafsir modern. Karya ini terdiri dari tiga 

puluh jilid dan dikenal sebagai salah satu tafsir paling komprehensif yang 

menggabungkan antara metode klasik dan pendekatan kontemporer. Mahzab yang 

dianut oleh Ibn Ashur dapat dikategorikan sebagai aliran tafsir modernis, rasional, dan 

kontekstual, yang mengintegrasikan pemahaman bahasa, konteks sosial-historis, serta 

tujuan syariat (maqasid al-syari’ah) dalam menafsirkan Al-Qur’an. Ibn Ashur 

menekankan pentingnya pemahaman rasional (rationalist approach) dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. Berbeda dengan tafsir klasik yang cenderung mengandalkan 

riwayat sahabat dan tabi’in, Ibn Ashur menekankan perlunya analisis logika, konteks, 

dan relevansi sosial dalam setiap penafsiran. Beliau berpendapat bahwa memahami 

ayat secara tekstual saja tidak cukup untuk menjawab kebutuhan umat Islam di era 

modern. Dengan pendekatan rasional ini, tafsir menjadi lebih adaptif dan mampu 

menjembatani antara tradisi dan modernitas. 

Salah satu ciri khas tafsir Ibn Ashur adalah perhatian mendalam terhadap 

balaghah (retorika Al-Qur’an) dan pendekatan maudhu’i (tematik). Pendekatan 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

493 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

balaghah memungkinkan penafsir untuk memahami keindahan bahasa, struktur 

kalimat, dan hubungan antara ayat, sehingga makna yang tersirat dapat dipahami 

secara lebih komprehensif. Sementara pendekatan maudhu’i mengelompokkan ayat 

berdasarkan tema tertentu, yang memudahkan penafsiran secara sistematis dan 

memfasilitasi pemahaman isu-isu hukum, etika, dan sosial secara tematis. Ibn Ashur 

sering dikategorikan sebagai tokoh modernis dalam ilmu tafsir, karena karya-karyanya 

menunjukkan semangat reformasi dalam memahami teks Al-Qur’an. Ia menekankan 

pentingnya ijtihad, yaitu penggunaan akal dan pertimbangan kontekstual dalam 

menafsirkan ayat, bukan sekadar meniru tafsir terdahulu. Dengan demikian, tafsirnya 

tidak hanya bersifat historis atau tekstual, tetapi juga aplikatif bagi umat Islam yang 

hidup dalam konteks sosial, politik, dan budaya modern. 

Salah satu unsur penting dalam mahzab tafsir Ibn Ashur adalah penekanan pada 

tujuan syariat (maqasid al-syari’ah). Setiap hukum atau perintah yang dijelaskan dalam 

Al-Qur’an dianalisis dengan mempertimbangkan tujuan dan maslahatnya, sehingga 

tafsirnya mampu memberikan panduan yang relevan bagi praktik keagamaan maupun 

kehidupan sosial. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Ibn Ashur menafsirkan Al-Qur’an 

tidak hanya sebagai teks suci, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang dinamis. Selain 

rasional dan modernis, tafsir Ibn Ashur juga bersifat kontekstual, yaitu menekankan 

pemahaman ayat berdasarkan situasi historis dan kondisi sosial saat wahyu diturunkan. 

Pendekatan ini memungkinkan pembaca untuk memahami sebab-sebab turunnya ayat 

(asbab al-nuzul), serta relevansinya bagi masyarakat saat ini. Dengan cara ini, tafsirnya 

menjadi jembatan antara teks klasik dan realitas kontemporer, sehingga lebih aplikatif 

bagi pembaca modern. 

Perbedaan Corak Tafsir Antara Al-Munir Dan Al-Tahrir Wa Al-Tanwir  

Tafsir Al-Munir menggunakan metode gabungan antara tahlili (analitik) dan 

maudhu'i (tematik), serta muqaran (perbandingan) tetapi dominan metode tahlili yakni 

penafsiran ayat per ayat sesuai urutan mushaf Al-Qur'an. Corak penafsiran bertumpu 

pada aspek fiqih (hukum Islam), sastra (adabi), dan sosial kemasyarakatan (ijtima'i), 

dengan pembahasan hukum yang rinci, penyajian bahasa, sebab turun ayat, dan korelasi 

ayat. Wahbah al-Zuhaili menampilkan tafsir yang komprehensif, mengedepankan 

keseimbangan antara riwayat (al-Ma'tsur) dan penalaran (al-Ma'qul), dengan fokus 

pada hukum fiqih dan keseimbangan sosial dalam konteks modern. Penafsiran juga 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

494 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

menonjolkan sastra Arab dan bahasa Qur'ani serta jalan tengah untuk berbagai 

perbedaan madhhab dalam hukum (Hidayat, 2023a). 

Corak utamanya Wahbah Al-Zuhaili adalah Fiqih kontemporer, keseimbangan 

antara riwayat dan akal dengan fokus pada hukum, sosial, dan bahasa. Menyajikan jalan 

tengah madzhab., Sifat Bahasa Tafsir menggunakan Bahasa klasik dengan kekayaan 

balaghah dan ilmiah, namun tetap mudah diakses kalangan luas. Sikap terhadap Ijtihad 

wahbah juga Memberikan ruang bagi ijtihad, namun dengan kehati-hatian dan 

keseimbangan. Fokus utama Penafsiran dengan detail hukum fikih dan aspek sosial dari 

ayat Al-Qur'an dengan metode analitik (Hidayat, 2023b).  

Corak utama Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir ialah dengan Filosofis, rasional, 

progresif, modernis. Menyeluruh pada tujuan syariah, adaptasi hukum, serta moral dan 

nilai hidup kontemporer., Sifat bahasa Tafsirnya dengan  Bahasa modern, mudah 

dipahami, membuka ruang dialog dan pemikiran kritis., Sikap Mendorong ijtihad bebas 

dan reinterpretasi hukum Islam sesuai kebutuhan masyarakat modern. Fokus utama 

Penafsiran berdasarkan tujuan syariah dan konteks zaman, filosofi dan maqasid, serta 

lebih bersifat pembaharuan. Sehingga Penafsirannya lebih terbuka terhadap ijtihad dan 

reinterpretasi hukum-hukum Islam sesuai kebutuhan masyarakat kontemporer 

(Hidayat, 2023a). 

Perbandingan dengan pendekatan dan Motologi Al-Munir dan Al-Tahrir wa al 

Tanwir 

Al-Munir menonjol sebagai tafsir yang sangat rinci dan sistematis, kekuatan 

utamanya adalah penggabungan metodologi klasik dan kontemporer untuk menyajikan 

tafsir yang aplikatif khususnya dalam hukum dan sosial. Sedangkan Al-Tahrir wa al-

Tanwir unggul dalam pendekatan kontekstual dan filosofis, menawarkan interpretasi 

yang lebih bebas dengan tekad untuk mengkaji maqasid syariah dan hukum Islam 

secara mendalam agar relevan hari ini. 

4. KESIMPULAN 

Kajian terhadap dua karya tafsir monumental abad ke-20, Al-Munir karya Wahbah 

al-Zuhaili dan Al-Tahrir wa al-Tanwir karya Muhammad al-Thahir Ibn Asyur, 

menunjukkan adanya perbedaan orientasi dan pendekatan metodologis yang saling 

melengkapi dalam khazanah tafsir modern. Wahbah al-Zuhaili menampilkan corak 

tafsir fiqhi-adabi ijtima‘i yang berpijak pada keseimbangan antara riwayat (bi al-



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

495 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

ma’tsūr) dan rasionalitas (bi al-ra’y). Melalui metode tahlili yang sistematis, ia berupaya 

menghadirkan pemahaman Al-Qur’an yang aplikatif terhadap persoalan hukum, sosial, 

dan moral masyarakat kontemporer, tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariat Islam. 

Sebaliknya, Ibn Asyur melalui Al-Tahrir wa al-Tanwir menonjolkan corak rasional-

lughawi dan maqasidi, yang menempatkan tujuan syariat (maqasid al-shari‘ah) sebagai 

fondasi utama dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an. Dengan pendekatan kebahasaan 

yang mendalam dan analisis filosofis, Ibn Asyur menghadirkan tafsir yang progresif, 

kontekstual, dan berorientasi pada kemaslahatan umat di era modern. Ia menegaskan 

pentingnya ijtihad dan reinterpretasi teks wahyu agar ajaran Al-Qur’an tetap relevan 

dengan dinamika sosial dan intelektual umat Islam. 

Dari perbandingan tersebut dapat disimpulkan bahwa Al-Munir 

merepresentasikan tafsir yang normatif-aplikatif dengan kecenderungan pada hukum 

dan kehidupan sosial, sedangkan Al-Tahrir wa al-Tanwir mencerminkan tafsir rasional-

filosofis yang menekankan dimensi universal dan tujuan moral Al-Qur’an. Keduanya 

sama-sama berperan penting dalam pembaharuan pemikiran tafsir modern, 

menunjukkan bahwa penafsiran Al-Qur’an dapat dikembangkan secara ilmiah, 

kontekstual, dan tetap berpegang pada otentisitas ajaran Islam. 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Aiman, U. (2016). METODE PENAFSIRAN WAHBAH AL-ZUHAYLÎ: Kajian al-Tafsîr al-

Munîr. MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 36(1). 

https://jurnalmiqotojs.uinsu.ac.id/index.php/jurnalmiqot/article/view/106/96 

Amin, M. H. I. (2024). Keistimewaan Al-Qur’an dan Relevansinya dalam Konteks Saat Ini. 

Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(6), 4123. 

https://doi.org/10.35931/aq.v18i6.4151 

Amin, M. H. I. (2024). Keistimewaan Al-Qur’an dan relevansinya dalam konteks saat ini. 

Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 18(6), 4123–4141. 

https://doi.org/10.35931/aq.v18i6.4151   

Asfar, K. (2022). Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Muhammad Tahir 

Ibnu ‘Asyur. Al-Aqwam: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir, 1(1), 55–67. 

https://doi.org/10.58194/alaqwam.v1i1.270 

Asfar, K. (2022). Metodologi tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir karya Muhammad Tahir Ibnu 

‘Asyur. AL-AQWAM: Jurnal Studi Al-Quran dan Tafsir, 1(1), 55–67. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

496 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

https://doi.org/10.58194/alaqwam.v1i1.270   

BIOGRAFI DAN KARYA IMAM AL GHOZALI. (t.t.). 

Digilib.uinsa.ac.id/7044/5/BAB II.pdf. (t.t.). Diambil 11 Desember 2025, dari 

http://digilib.uinsa.ac.id/7044/5/BAB%20II.pdf 

Hermanstah. (2015). STUDI ANALISIS TERHADAP TAFSIR AL-MUNIR KARYA PROF DR. 

WAHBAH ZHUHAILY [Dataset]. El-Hikmah: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman. 

Hidayat, W. (2023a). MODERNITAS PENAFSIRAN AL-QUR’AN (Metodologi Tafsir Al-

Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili). Cross-Border, 6(1), 283–304. 

Hidayat, W. (2023b). MODERNITAS PENAFSIRAN AL-QUR’AN (Metodologi Tafsir Al-

Munir Karya Wahbah Al-Zuhaili). Cross-Border, 6(1), 283–304. 

Iskandar, I. (2012). Model tafsir fiqhi: Kajian atas Tafsîr al-Munîr fi al-‘Aqîdah wa al-

Syarî‘ah wa al-Manhaj karya Wahbah az-Zuhaili. Mazahib, 10(2), 72–78. 

https://doi.org/10.21093/mj.v10i2.396   

Laila, A. N., & Ochviardi, D. (2023a). CORAK TAFSIR MAQASIDI DALAM TAFSIR AL-

TAHRIR WA AL-TANWIR. Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir (JIQTA), 2(2), 151–163. 

https://doi.org/10.36769/jiqta.v2i2.440 

Laila, A. N., & Ochviardi, D. (2023b). CORAK TAFSIR MAQASIDI DALAM TAFSIR AL-

TAHRIR WA AL-TANWIR. Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir (JIQTA), 2(2), 151–163. 

https://doi.org/10.36769/jiqta.v2i2.440 

Muchlis, K. M. C., & Kusnadi. (2024). Metode analisis dalam menafsirkan al-Qur’an: 

Analisis pada Tafsir al-Munir. Jurnal Cakrawala Akademika, 1(4), 1272–1280. 

https://doi.org/10.70182/JCA.v1i4.20   

Narotama, S. A., Rhain, A., Dahliana, Y., Nurrohim, A., & Azizah, A. (2024). The Urgency of 

Parental Piety in Preserving the Blessings of Their Offspring (Comparative Study 

of Tafsir Al-Munir and Ibn Kathir: Surah Al-Kahfi, Verse 82). Hamalatul Qur an 

Jurnal Ilmu Ilmu Alqur An. https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.293 

Tagirov, R. (2023). “Territory of Islam” and “Territory of War”: Basic Concepts and 

Their Development. Islam in the Modern World, 19(1), 87–104. 

https://doi.org/10.22311/2074-1529-2023-19-1-87-104 

Wahid, A. (2024). Tahir Ibnu Asyur dan manhajnya dalam penafsiran Al-Qur’an. Jurnal 

An-Nur, 13(2), 111–116.  

Yunus, M. (2020). Kajian Tafsir Munir Karya Wahbah Az-zuhayli. HUMANISTIKA : Jurnal 

Keislaman, 4(2), 162–172. https://doi.org/10.36835/humanistika.v4i2.37 


