
AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin                                       E-ISSN : 3062-9489 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim 

Halaman: 497-503 

497 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

INTEGRASI ILMU DAN ISLAM MENURUT M. AMIN ABDULLAH 
Ardian 

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia 

Email: ardianahmad205@gmail.com  

Keywords Abstract 

 

Integration of 
Knowledge, M. Amin 
Abdullah, Scientific 
Epistemology 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Integrasi Ilmu, M. Amin 
Abdullah, Epistemologi 
Keilmuan 
 
 

 
The issue of the scientific dichotomy between Islamic sciences and 
general sciences, particularly within the Islamic Higher Education 
Institutions, has long been a serious topic of discussion, demanding 
fundamental epistemological reform. The main criticism highlights 
that the current pattern of development of Islamic sciences tends to 
be fragmentary and has not been able to establish a close connection 
with the dynamics and contemporary global issues. Amid this crisis, 
M. Amin Abdullah emerged as a thinker who offered a scientific 
reconstruction project through an integrative-interconnective 
paradigm. This idea aims to reconcile, connect, and unite religious 
reasoning with modern scientific and philosophical approaches, thus 
producing a holistic understanding of reality. This paper aims to 
present a descriptive-analytical analysis of the overall thinking of M. 
Amin Abdullah's Integration of Science and Islam. The discussion will 
focus on three main aspects: (1) his critique of scientific 
fragmentation, (2) the core concept of integration-interconnection, 
and (3) its philosophical foundation, namely theo-anthropocentric-
integralistic epistemology visualized through a four-layer spider web 
concept map. Thus, this research contributes to strengthening 
understanding of the need for multidisciplinary, interdisciplinary, 
and transdisciplinary approaches in Islamic studies. 
 
Isu dikotomi keilmuan antara ilmu-ilmu Keislaman dan ilmu 
pengetahuan umum, khususnya di lingkungan Perguruan Tinggi 
Agama Islam (PTAI), telah lama menjadi perbincangan serius yang 
menuntut reformasi epistemologi secara mendasar. Kritik utama 
menyoroti bahwa pola pengembangan ilmu-ilmu Keislaman saat ini 
cenderung bersifat fragmentaris dan belum mampu menjalin 
keterkaitan yang erat dengan dinamika serta isu-isu kontemporer 
global. Di tengah krisis ini, M. Amin Abdullah tampil sebagai pemikir 
yang menawarkan sebuah proyek rekonstruksi keilmuan melalui 
paradigma integratif-interkonektif. Gagasan ini bertujuan untuk 
merekonsiliasi, menghubungkan, dan menyatukan nalar keagamaan 
dengan pendekatan sains modern dan filsafat, sehingga 
menghasilkan pemahaman yang holistik terhadap realitas. Tulisan 
ini bertujuan untuk menyajikan analisis deskriptif-analitis terhadap 
keseluruhan pemikiran Integrasi Ilmu dan Islam M. Amin Abdullah. 
Pembahasan akan difokuskan pada tiga aspek utama: (1) kritiknya 
terhadap fragmentasi keilmuan, (2) konsep inti dari integrasi-
interkoneksi, dan (3) landasan filosofisnya, yakni epistemologi teo-
antroposentrik-integralistik yang divisualisasikan melalui peta 
konsep spider web empat lapis. Dengan  demikian, penelitian ini 
berkontribusi untuk memperkuat pemahaman mengenai perlunya 

mailto:ardianahmad205@gmail.com


AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

498 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

pendekatan multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner dalam 
studi keislaman. 

  

1. PENDAHULUAN 

Gerakan untuk mereformasi pola pengembangan ilmu-ilmu Keislaman, terutama 

pada tataran perguruan tinggi agama Islam di Indonesia, belakangan ini telah 

mendapatkan perhatian yang besar dari kalangan akademisi dan otoritas pendidikan. 

Pandangan kritis muncul karena ilmu-ilmu Keislaman tradisional dinilai cenderung 

fragmentaris dan terisolasi dari perkembangan ilmu pengetahuan umum, yang 

kemudian membuat kajian-kajian keislaman kurang relevan dalam menjawab 

tantangan globalisasi. Kondisi ini melahirkan ketidakseimbangan, di mana ilmu sekuler 

berkembang pesat tanpa sentuhan nilai moral, sementara ilmu agama fokus pada teks 

klasik tanpa integrasi dengan keterampilan dunia kerja, sehingga memunculkan krisis 

relevansi, kebuntuan inovasi, serta bias kepentingan.1 

Fenomena dikotomi ini menciptakan pemisahan kaku antara ilmu syari'ah (ilmu 

agama) dan ghayr al-syari'ah (ilmu umum), suatu masalah fundamental yang telah 

menghambat kemajuan dunia Muslim. Pemisahan yang tegas ini berimplikasi pada 

munculnya pandangan bahwa ilmu non-keagamaan dianggap tidak penting, sementara 

ilmu agama diposisikan sebagai satu-satunya jalan menuju keselamatan ukhrawi. 

Akibat dari pandangan ini, banyak Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) secara tidak 

sadar memelihara epistemologi yang bersifat isolated entities, di mana tidak ada sapaan, 

hubungan, atau interaksi yang saling menguatkan antar disiplin ilmu, sehingga 

diperlukan upaya serius untuk membangun epistemologi baru yang lebih inklusif.2 

Menanggapi keprihatinan akademis ini, M. Amin Abdullah hadir dengan proyek 

besar untuk melakukan rekonstruksi dan restorasi paradigma keilmuan Islam, yaitu 

melalui gagasan integrasi-interkoneksi. Beliau mengkritik model pengkajian agama 

yang selama ini dominan, yaitu yang bercorak normatif-doktriner, dan mengusulkan 

pergeseran ke pendekatan yang lebih sosio-historis dan rasional-filosofis. Paradigma 

interkoneksi ini menjadi sebuah ikhtiar penting untuk mencapai titik temu antara Islam 

dan sains, sekaligus memecahkan kebuntuan dari berbagai problem kekinian yang 

                                                           
1 Wildan El Mazir, Aminullah Elhady, dan Siti Masrohatin, "Hermeneutika M. Amin Abdullah dan 

Kontribusinya dalam Studi Keislaman," Mozaic: Islamic Studies Journal Vol. 4, No. 1 (2025), hlm. 24. 
2 Siswanto, "Perspektif Amin Abdullah tentang Integrasi Interkoneksi dalam Kajian Islam," Teosofi: 

Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam Vol. 3, No. 2 (Desember 2013), hlm. 408. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

499 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

dihadapi oleh peradaban manusia modern, yang pada gilirannya akan mempengaruhi 

civitas akademika di seluruh Perguruan tinggi islam di Indonesia.3 

2. METODE PENELITIAN 

Penulisan makalah ini menggunakan metode studi kepustakaan kualitatif, yaitu 

penelaahan mendalam terhadap berbagai literatur akademik seperti buku, artikel 

ilmiah, dan publikasi yang relevan dengan tema pendekatan transdisiplin sebagai 

bentuk integrasi ilmu.4 Proses penelitian dilakukan melalui beberapa tahap, mulai dari 

identifikasi literatur, penyaringan sumber berdasarkan relevansi, penafsiran isi secara 

sistematis, hingga analisis kritis untuk menemukan konsep, pemikiran, dan kerangka 

teoretis mengenai transdisiplin, integrasi ilmu, serta paradigma kolaboratif.5 Melalui 

metode ini, pemakalah dapat menyusun gambaran konseptual yang komprehensif 

tanpa melibatkan pengumpulan data lapangan. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi M. Amin Abdullah 

Prof. Dr. M. Amin Abdullah adalah seorang filsuf, ilmuwan, dan cendekiawan 

Muslim Indonesia yang lahir di Margomulyo, Tayu, Pati, Jawa Tengah, pada 28 Juli 1953 

(Abdullah, 2006). Pemikirannya dikenal luas dalam pengembangan studi Islam 

kontemporer, khususnya dalam upaya menjembatani ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu 

pengetahuan modern melalui pendekatan integratif. 

Riwayat pendidikan M. Amin Abdullah menunjukkan fondasi keilmuan yang kuat 

dan lintas tradisi intelektual. Pendidikan dasarnya ditempuh di Kulliyat Al-Mu'allimin 

Al-Islamiyyah (KMI) Pesantren Gontor, kemudian dilanjutkan di Institut Pendidikan 

Darussalam (IPD) (Abdullah, 1995). Ia menyelesaikan studi sarjana di Fakultas 

Ushuluddin IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta dan meraih gelar doktor dalam bidang 

Filsafat Islam dari Middle East Technical University (METU), Ankara, Turki, yang 

memperkaya perspektif filosofis dan metodologisnya (Abdullah, 2000). Pengalaman 

akademiknya semakin matang melalui program post-doktoral di McGill University, 

Kanada. 

                                                           
3 Masykur Arif, Titik Temu Islam Dan Sains (Kajian atas Pemikiran Naquib Al-Attas dan Amin 

Abdullah) (Tesis, Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014) 
4 Rini Setyowati, “‘Studi Kepustakaan sebagai Metode Penelitian Akademik,’” Jurnal Ilmu Sosial 

dan Humaniora, Vol. 10, No. 2 (2019): hal 123. 
5 Andi Purnomo dan siti Rahmawati, "Pendekatan Studi Pustaka dalam Penelitian 

Kualitatif",Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, Vol. 14, No. 1 (2020). Hal 45. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

500 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

Dalam perjalanan karier akademik dan organisasionalnya, M. Amin Abdullah aktif 

dalam berbagai posisi strategis, baik di ranah pendidikan tinggi maupun organisasi 

keislaman nasional (Siregar, 2014). Ia pernah menjabat sebagai Wakil Ketua Pimpinan 

Pusat Muhammadiyah dan Rektor UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, serta hingga kini 

berperan sebagai Ketua Komisi Kebudayaan Akademi Ilmu Pengetahuan Indonesia 

(AIPI), yang menegaskan kontribusinya dalam pengembangan keilmuan dan 

kebudayaan Islam di Indonesia. 

B. Kritik M. Amin Abdullah terhadap Dikotomi dan Fragmentasi Keilmuan 

Kritik utama M. Amin Abdullah diarahkan pada dua model keilmuan yang 

dianggap menghambat kemajuan pemikiran Islam, yaitu model isolated entities dan 

single entity (Abdullah, 2006). Model isolated entities mencerminkan pemisahan total 

antara ilmu agama dan ilmu umum, sehingga tidak terjadi dialog epistemologis yang 

produktif antar-disiplin. 

Sementara itu, model single entity dipahami sebagai sikap arogansi keilmuan yang 

menganggap satu disiplin paling benar dan tidak memerlukan kontribusi ilmu lain 

(Abdullah, 2012). Menurut Amin Abdullah, kedua model ini melahirkan dogmatisme, 

stagnasi intelektual, serta kemunduran peradaban Islam yang berdampak luas pada 

kehidupan sosial dan budaya umat. 

Lebih lanjut, Amin Abdullah mengkritik dominasi epistemologi Bayani dalam nalar 

keislaman yang terlalu menekankan aspek tekstual-normatif (Abdullah, 1996). 

Pendekatan ini dinilai kurang mampu menjawab persoalan sosial-historis dan 

tantangan global yang terus berkembang. Oleh karena itu, studi keislaman harus 

bergerak melampaui wilayah normatif menuju pendekatan sosio-historis dan rasional-

filosofis agar tetap relevan dan kritis. 

C. Konsep Integrasi dan Interkoneksi Keilmuan 

Sebagai solusi atas fragmentasi keilmuan, Amin Abdullah menawarkan konsep 

Integrasi-Interkoneksi yang dikenal dengan istilah takamul al-‘ulum wa izdiwaj al-

ma‘arif (Abdullah, 2006). Konsep ini bertujuan menyatukan ilmu agama dan ilmu umum 

dalam satu kerangka epistemologis yang saling melengkapi. 

Pendekatan integrasi ini diwujudkan melalui model multidisipliner, 

interdisipliner, dan transdisipliner, yang menjadi ciri khas paradigma keilmuan di UIN 

Sunan Kalijaga (Sufratman, 2018). Paradigma ini menuntut keterbukaan metodologis 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

501 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

antar-ilmu, validasi intersubjektif, serta imajinasi kreatif dalam membangun dialog 

antara wahyu dan sains. 

Tujuan utama dari integrasi-interkoneksi adalah rekonsiliasi agama dan sains 

sebagai respons terhadap problematika kontemporer (Abdullah, 2010). Dengan 

demikian, integrasi ini tidak bersifat simbolik, tetapi substantif dalam membangun iklim 

akademik yang mendorong perkembangan intelektual dan spiritual mahasiswa. 

D. Epistemologi Teo-Antroposentrik-Integralistik 

Landasan filosofis dari gagasan integrasi keilmuan Amin Abdullah adalah 

epistemologi teo-antroposentrik-integralistik (Abdullah, 2006). Epistemologi ini 

mengintegrasikan tiga sumber pengetahuan utama dalam tradisi Islam, yaitu Bayani 

(wahyu/teks), Burhani (rasio), dan Irfani (intuisi). 

Dalam kerangka ini, Tuhan ditempatkan sebagai pusat ontologis, sementara 

manusia diakui sebagai subjek rasional dan moral yang bertanggung jawab (Riyanto, 

2015). Pendekatan integralistik kemudian menyatukan seluruh disiplin ilmu—baik 

sosial, humaniora, maupun keagamaan—dalam satu bangunan pengetahuan yang 

holistik. 

Melalui integrasi Bayani, Burhani, dan Irfani, studi keislaman diharapkan tidak 

hanya bersifat dogmatis, tetapi juga kritis, ilmiah, dan spiritual (Abdullah, 2012). 

Epistemologi ini memungkinkan kajian Islam berinteraksi secara konstruktif dengan 

pluralitas agama, dinamika global, dan kemajuan teknologi tanpa kehilangan identitas 

keislamannya. 

E. Peta Konsep Spider Web Empat Lapis 

Untuk memvisualisasikan paradigma integrasi-interkoneksi, Amin Abdullah 

memperkenalkan metafora Peta Konsep Spider Web Empat Lapis (Abdullah, 2006). 

Peta ini menggambarkan hubungan dinamis antara sumber normatif Islam dan realitas 

sosial kontemporer. 

Empat lapis tersebut terdiri atas Al-Qur’an dan Sunnah sebagai inti normatif, 

‘Ulûm al-Dîn sebagai ilmu agama tradisional, al-Fikr al-Islâmy sebagai pemikiran Islam 

kontemporer, dan Dirâsah al-Islâmiyyah sebagai lapis terluar yang berinteraksi 

langsung dengan ilmu-ilmu modern (Siregar, 2014). 

Lapis Dirâsah al-Islâmiyyah menjadi ruang dialog utama antara Islam dan ilmu 

pengetahuan modern untuk merespons isu-isu kemanusiaan global. Melalui peta ini, 

studi keislaman diarahkan agar keluar dari kebuntuan dogmatis dan berkembang 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

502 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

secara holistik, baik pada level kurikulum maupun praksis akademik (Parluhutan 

Siregar, 2016). 

4. KESIMPULAN 

Model integrasi-interkoneksi yang diprakarsai oleh M. Amin Abdullah merupakan 

tawaran pembaruan filosofis yang sangat relevan untuk mengatasi masalah dikotomi 

dan fragmentasi yang melanda studi keislaman. Konsep ini bertujuan untuk menggeser 

paradigma keilmuan dari kondisi isolated entities menjadi interconnected entities, di 

mana ilmu agama dan ilmu umum dapat saling menyapa, bekerjasama, dan 

menggunakan metodologi lintas disiplin untuk menghasilkan pemahaman yang holistik. 

Upaya rekonsiliasi antara agama dan sains ini menjadi kontribusi penting Amin 

Abdullah untuk memecahkan kebuntuan intelektual peradaban Muslim kontemporer. 

Secara epistemologis, gagasan ini ditopang oleh fondasi teo-antroposentrik-

integralistik yang secara utuh memadukan sumber pengetahuan Bayani (wahyu), 

Burhani (rasio), dan Irfani (intuisi). Implementasi dari paradigma ini divisualisasikan 

melalui Peta Konsep Spider Web Empat Lapis yang secara jelas menunjukkan alur 

pengembangan ilmu dari sumber normatif (al-Qur'an dan Sunnah) hingga ranah 

aplikatif (Dirâsah al-Islâmiyyah) yang berdialog dengan isu-isu kontemporer. 

Pada akhirnya, melalui kerangka integratif-interkonektif, M. Amin Abdullah 

berhasil memberikan cetak biru bagi pengembangan keilmuan di PTAI agar studi 

keislaman tidak lagi terkungkung dalam batasan dogmatis atau fragmentaris. 

Paradigma ini menjadi solusi transformatif yang mendorong lahirnya pemikir dan 

ilmuwan Muslim yang kritis, rasional, dan responsif terhadap tantangan zaman, sambil 

tetap memegang teguh nilai-nilai keislaman sebagai rahmatan lil alamin. 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. (1996). Studi Agama: Normativitas Atau Historisitas?. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Arif, Masykur. (2014). Titik Temu Islam Dan Sains (Kajian Atas Pemikiran Naquib Al-

Attas Dan Amin Abdullah). Tesis (Tidak Dipublikasikan). Yogyakarta: Pascasarjana 

Uin Sunan Kalijaga. 

Dewi, Cici Sintia, Mayra Amanda Putri, Dan Rizki Amrillah. (2024). Integrasi Ilmu 

Keislaman Dengan Ilmu Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Perspektif Muhammad 

Amin Abdullah. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini. 



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin 

503 | Volume 2 Nomor 12 Tahun 2025 

 

El Mazir, Wildan, Aminullah Elhady, Dan Siti Masrohatin. (2025). Hermeneutika M. 

Amin Abdullah Dan Kontribusinya Dalam Studi Keislaman. Mozaic: Islamic Studies 

Journal. 

Jauzaa', Nisa A-Zahro, Dan Rustam Ibrahim. (2025). Integrasi Keilmuan Perspektif M. 

Amin Abdullah (Pendekatan Integratif-Interkonektif). Al-Afkar: Journal For 

Islamic Studies. 

Riyanto, Waryani Fajar. (2013). Integrasi-Interkoneksi Keilmuan: Biografi Intelektual M. 

Amin Abdullah Yogyakarta. 

Siregar, Parluhutan. (2014). Integrasi Ilmu-Ilmu Keislaman Dalam Perspektif M. Amin 

Abdullah. Miqot: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman. 

Siswanto. (2013). Perspektif Amin Abdullah Tentang Integrasi Interkoneksi Dalam 

Kajian Islam. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam. 

Sufratman. (2022). Integrasi Agama Dan Sains Modern Di Universitas Islam Negeri 

(Studi Analisis Pemikiran M. Amin Abdullah). Al-Afkar: Journal For Islamic Studies. 

Wildan, Ahmad Raihan, Dan Yudha Maulidandi Saputra. (2024). Integrasi Ilmu-Ilmu 

Keislaman Dalam Perspektif M. Amin Abdullah. An Najah (Jurnal Pendidikan Islam 

Dan Sosial Keagamaan). 

Yulanda, Atika. (2019). Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin 

Abdullah Dan Implementasinya Dalam Keilmuan Islam. Tajdid 18. 


