AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin E-ISSN : 3062-9489
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
Halaman: 80 - 97

MAQASID UMUM HUKUM ISLAM DALAM PENYELESAIAN HARTA

BERSAMA PASCA PERCERAIAN: SUATU KAJIAN NORMATIF
Luvia Wahid?, Nuril Khasyi'in2
Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 1.2
Email: Juviawahid86@gmail.com?, nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id?

Keywords Abstract

Magqdsid al-Shari‘ah, Data from the Religious Courts shows that disputes over marital

Marital Property, property constitute one of the most frequently filed follow-up claims

Proportional Distribution ~ after a divorce decision becomes final and binding. These cases
indicate that issues of marital property are not merely technical
matters of asset division, but also relate to the protection of rights and
legal certainty for vulnerable parties after divorce. The positive legal
framework that serves as the basis for judges, particularly the
Compilation of Islamic Law (KHI), remains very general and provides
insufficient detailed parameters. This study employs a normative legal
research method focusing on the examination of norms, principles, and
legal doctrines related to the settlement of marital property after
divorce from the perspective of maqasid al-shari‘ah. The approaches
used include conceptual, statutory, and comparative approaches. The
analysis of legal materials is conducted deductively. The findings show
that the integration of maqasid enables judges to carry out contextual
assessments of non-material contributions, supports a distribution
that is responsive to the economic vulnerability of the weaker party,
and encourages the need for clearer evidentiary guidelines and
judicial policies to ensure consistency of rulings. Thus, the maqasid
approach not only provides philosophical legitimacy for the practice
of marital property division in Indonesia but also offers a practical
normative framework to ensure that post-divorce asset distribution
upholds the principles of public interest and proportional justice.

Magqdsid Al-Shari‘Ah, Data Badan Peradilan Agama menunjukkan bahwa sengketa harta
Harta Bersama, bersama termasuk salah satu gugatan lanjutan yang paling sering
Pembagian Proporsional ~ diajukan setelah putusan cerai inkracht. Perkara ini memperlihatkan
bahwa isu harta bersama bukan hanya persoalan teknis pembagian
aset, tetapi juga menyangkut perlindungan hak dan kepastian hukum
bagi pihak-pihak yang rentan setelah perceraian. Kerangka hukum
positif yang menjadi dasar bagi hakim, khususnya Kompilasi Hukum
Islam (KHI) masih bersifat sangat umum dan kurang memberikan
parameter yang detail. Penelitian ini menggunakan jenis penelitian
hukum normatif yang berfokus pada kajian terhadap norma, prinsip,
serta doktrin hukum yang berkaitan dengan penyelesaian harta
bersama pasca perceraian dalam perspektif maqasid al-syari‘ah.
Pendekatan yang digunakan mencakup pendekatan konseptual,
perundang-undangan, dan perbandingan. Analisis bahan hukum
dilakukan secara deduktif. Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi
magqadsid memungkinkan hakim melakukan penilaian kontekstual

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
mailto:luviawahid86@gmail.com1
mailto:nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2

AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

terhadap kontribusi non-materiil, mendukung pembagian yang
responsif terhadap kerentanan ekonomi pihak yang lebih lemah, dan
mendorong perlunya pedoman pembuktian serta kebijakan yudisial
yang lebih jelas untuk menjamin konsistensi putusan. Dengan
demikian, pendekatan magqasid tidak hanya memberi legitimasi
filosofis bagi praktik harta bersama di Indonesia, tetapi juga
menawarkan kerangka normatif praktis agar pembagian aset pasca

perceraian memenuhi prinsip kemaslahatan dan keadilan
proporsional.

1. PENDAHULUAN

Perdebatan mengenai penyelesaian harta bersama pasca perceraian menjadi
semakin relevan seiring meningkatnya perkara perceraian di Pengadilan Agama
Indonesia setiap tahun. Data Badan Peradilan Agama menunjukkan bahwa sengketa
harta bersama termasuk salah satu gugatan lanjutan yang paling sering diajukan setelah
putusan cerai inkracht.! Seiring perubahan dinamika keluarga modern, meningkatnya
partisipasi ekonomi perempuan, serta kompleksitas bentuk kepemilikan harta dalam
rumah tangga, membuat perkara ini mengalami peningkatan. Perkara ini
memperlihatkan bahwa isu harta bersama bukan hanya persoalan teknis pembagian
aset, tetapi juga menyangkut perlindungan hak dan kepastian hukum bagi pihak-pihak
yang rentan setelah perceraian, khususnya perempuan dan anak.

Namun demikian, kerangka hukum positif yang menjadi dasar bagi hakim,
khususnya Kompilasi Hukum Islam (KHI) masih bersifat sangat umum dan kurang
memberikan parameter yang detail. Pasal 85 KHI hanya menyebutkan bahwa “adanya
harta bersama dalam perkawinan itu tidak menutup kemungkinan adanya harta milik
masing-masing suami atau isteri,”? kemudian Pasal 96-97 KHI hanya menyebutkan
bahwa masing-masing pasangan yang menjadi janda atau duda baik yang berasal dari
cerai mati atau cerai hidup mendapatkan separuh bagian dari harta bersama,? tanpa
memberikan definisi yang memadai, tanpa mengatur rumusan kontribusi non-material,
serta tanpa menjelaskan standar keadilan khususnya dalam konteks ketimpangan

ekonomi antara suami dan istri. Sifatnya yang ijmali dan tidak sepenuhnya sistematis

1Badan Peradilan Agama, Laporan Tahunan Perkara Perdata Agama (Jakarta: Mahkamah Agung RI, 2023),
45.

2Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991), Pasal 85.
3Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991), Pasal 96-97.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

menyebabkan ruang interpretasi yang luas bagi hakim. Ketiadaan pedoman teknis ini
membuat interpretasi para ulama, akademisi, dan hakim sering berbeda, baik dalam
mendefinisikan batasan harta bersama, menentukan persentase pembagian, maupun
menilai kontribusi domestik sebagai bagian dari harta bersama. Hal ini menyebabkan
ketidakseragaman putusan, sekaligus menyisakan ruang debat yang sangat luas dalam
praktik peradilan agama di Indonesia.*

Secara teoritis, magasid umum menempatkan hifz al-mal sebagai prinsip
perlindungan harta yang harus dijaga dalam setiap proses hukum, termasuk dalam
pembagian harta bersama pasca perceraian. Al-Syathibi menegaskan bahwa maqasid
bukan sekadar kerangka moral, melainkan metode penalaran hukum untuk
menghadirkan keadilan yang bersifat universal dan berorientasi maslahat.> Pendekatan
ini memungkinkan penyelesaian harta bersama untuk tidak hanya terpaku pada teks KHI
atau doktrin fikih tertentu, tetapi juga mempertimbangkan realitas sosial-ekonomi
modern yang memengaruhi hubungan perkawinan. Dalam perspektif fikih sendiri,
praktik harta bersama telah lama dikenal melalui konsep musyarakah dalam
kepemilikan, yang sangat dipengaruhi oleh ‘urf dan praktik lokal dalam masyarakat
Muslim.®

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa kajian harta bersama
umumnya berfokus pada aspek normatif hukum positif atau pada analisis perbandingan
antara undang-undang, KHI, dan praktik yurisprudensi. Misalnya, penelitian Kurniawan
berjudul “Pembagian Harta Bersama Ditinjau dari Besaran Kontribusi Suami Istri dalam
Perkawinan” yang menelaah secara mendalam bagaimana kontribusi ekonomi dapat
memengaruhi putusan pembagian harta, tetapi penelitian ini masih berada dalam
kerangka hukum positif tanpa mengintegrasikan pendekatan nilai-nilai maqasid al-
shari‘ah.” Sementara itu, artikel Saputra dan Ridwan yang berjudul “The Agreement of

Asset Separation in the Perspective of Magqasid al-Shariah” memang menyinggung

4Siti Nurmila dan Husnatul Mahmudah, “Analisis terhadap Pembagian Harta Bersama pada Putusan
Pengadilan Agama Bima Kelas 1A Nomor: 1467 /Pdt.G/2022/PA.Bima,” Nalar: Jurnal of Law and Sharia 2,
no. 2 (2024): 162. 161-170.

5Abu Ishaq al-Syathibi, AI-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah, Juz Il (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2015), 8-
9.

6Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2010), 531-534.

7M. Beni Kurniawan, “Pembagian Harta Bersama Ditinjau dari Besaran Kontribusi Suami-Istri dalam
Perkawinan,” Jurnal Yudisial 11, no. 1 (2018): 112-130.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

magqasid, tetapi fokus utamanya lebih pada perjanjian pemisahan harta (prenup) dan
tidak menguraikan penerapan maqasid umum (al-kulliyat al-khams) secara khusus pada
konteks harta bersama pasca perceraian.8 Dengan demikian, belum ada penelitian yang
secara komprehensif mengkaji harta gono-gini melalui perspektif maqasid umum
sebagai parameter keadilan substantif.

Kondisi tersebut menunjukkan adanya research gap yang cukup signifikan: studi-
studi yang ada belum menjadikan maqasid umum, yang mencakup perlindungan agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta (hifz al-din, al-nafs, al-‘aql, al-nasl, wa al-mal) sebagai
pendekatan utama untuk membaca persoalan harta bersama. Padahal, maqasid umum
berfungsi sebagai perangkat nilai yang dapat menuntun hakim untuk memahami tujuan
syariat secara lebih luas, termasuk bagaimana pembagian harta harus mencerminkan
kemaslahatan, keadilan, serta perlindungan terhadap pihak yang ekonominya lebih
lemah. Pendekatan maqasid juga memungkinkan analisis yang lebih adaptif, terutama
ketika berhadapan dengan bentuk-bentuk harta modern yang tidak dikenal dalam kitab-
kitab fikih klasik.

Beranjak dari latar tersebut, muncul sebuah rumusan untuk menjawab pertanyaan
utama: “Bagaimana maqasid umum (al-kulliyat al-khams) bekerja dalam menilai dan
mengarahkan penyelesaian pembagian harta bersama pasca perceraian?” Rumusan ini
penting karena dapat membuka perspektif baru bahwa penyelesaian sengketa harta
bersama tidak hanya merupakan penegakan aturan tekstual, tetapi juga proses mencapai
keadilan substantif melalui nilai-nilai dasar hukum Islam.

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis harta bersama dengan
menggunakan pendekatan maqasid umum, yakni melihat sejauh mana nilai-nilai
perlindungan harta, perlindungan jiwa (termasuk keberlanjutan hidup mantan
pasangan), serta perlindungan keturunan (terutama kepentingan anak) dapat
dimasukkan ke dalam formula pembagian harta bersama. Dengan demikian, analisis
magqasid tidak hanya diposisikan sebagai teori abstrak, melainkan alat untuk menilai
apakah putusan hakim telah mengakomodasi keadilan dalam konteks sosial dan ekonomi

rumah tangga.

8Edy Saputra dan Mohammad Ridwan, “The Agreement of Asset Separation in the Perspective of Maqasid
al-Shariah,” Waraqat: Jurnal limu-Ilmu Keislaman 9, no. 2 (2024): 155-165.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Pada akhirnya, artikel ini diharapkan memberikan kontribusi penting baik secara
teoritis maupun praktis. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya wacana mengenai
penerapan maqasid al-shari‘ah dalam hukum keluarga kontemporer, khususnya dalam
isu yang jarang dibahas seperti harta bersama. Secara praktis, penelitian ini dapat
membantu hakim dalam merumuskan putusan yang lebih adil, konsisten, dan responsif,
karena menawarkan perspektif nilai yang lebih terstruktur dalam menentukan
pembagian harta bersama, terutama dalam kondisi ketimpangan ekonomi atau

ketidakjelasan kontribusi dalam rumah tangga.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum normatif yang berfokus pada
kajian terhadap norma, prinsip, serta doktrin hukum yang berkaitan dengan
penyelesaian harta bersama pasca perceraian dalam perspektif maqasid al-syari‘ah.
Pendekatan normatif relevan karena penelitian ini tidak meneliti perilaku empiris pelaku
hukum, tetapi menganalisis konstruksi hukum yang terdapat dalam peraturan
perundang-undangan, literatur fikih, serta teori maqasid.? Dengan demikian, penelitian
ini bertujuan membangun argumentasi hukum yang bersifat konseptual dan sistematis
berdasarkan sumber-sumber otoritatif, terutama yang berkaitan dengan magasid umum
dan hukum keluarga Islam.

Sumber bahan hukum yang digunakan terdiri atas bahan hukum primer, sekunder,
dan tersier. Bahan hukum primer meliputi peraturan perundang-undangan seperti
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 jo. Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 tentang
Perkawinan serta Kompilasi Hukum Islam yang mengatur ketentuan harta bersama.
Bahan hukum sekunder diperoleh dari karya ilmiah hukum Islam, termasuk literatur
magqasid klasik, serta penelitian kontemporer mengenai harta bersama dan
yurisprudensi Pengadilan Agama yang relevan. Bahan hukum tersier meliputi kamus
hukum, ensiklopedia hukum Islam, dan indeks jurnal yang membantu penelusuran
sumber-sumber ilmiah.

Pendekatan yang digunakan mencakup pendekatan konseptual, pendekatan

perundang-undangan, dan pendekatan perbandingan.l® Pendekatan konseptual

9Abdulkadir Muhammad, Hukum dan Penelitian Hukum, (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2014), 134.
10Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, (Jakarta: Kencana, 2011), 95.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

digunakan untuk memetakan konsep maqasid umum serta relevansinya terhadap
penyelesaian harta bersama. Pendekatan perundang-undangan digunakan untuk
menelaah ketentuan normatif mengenai harta bersama yang terdapat dalam regulasi
Indonesia. Sedangkan pendekatan perbandingan mazhab, yaitu membandingkan
pandangan fikih dari berbagai mazhab (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali) mengenai
kepemilikan harta dalam perkawinan, kontribusi ekonomi istri, dan dasar penetapan
harta bersama. Pendekatan ini penting karena konsep harta bersama tidak dibahas
secara eksplisit dalam teks fikih klasik, tetapi muncul dari interpretasi ulama
berdasarkan ‘urf, akad, dan prinsip keadilan. Melalui perbandingan mazhab, penelitian
dapat mengidentifikasi kecenderungan argumentasi fikih yang paling sesuai dengan
magqasid serta relevansinya dalam konteks Indonesia.

Analisis bahan hukum dilakukan secara deduktif, yakni dengan menurunkan
kesimpulan dari teori umum magqasid menuju penerapannya dalam penyelesaian harta
bersama. Teknik analisis yang digunakan adalah content analysis terhadap dokumen
hukum dan literatur fikih, serta analisis interpretatif terhadap norma-norma yang
relevan.!! Dengan pendekatan ini, penelitian berupaya mengonstruksi pemahaman
ilmiah yang dapat memberikan landasan teoritis dan praktis bagi pengembangan hukum
keluarga Islam di Indonesia, khususnya dalam konteks penyelesaian sengketa harta

bersama pasca perceraian.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Maqasid Umum (Hifz al-Din, al-Nafs, al-‘Aql, al-Nasl, wa al-Mal)

Secara kebahasaan, istilah maqasid al-syari‘ah tersusun dari kata magqasid yang
bermakna tujuan atau orientasi, dan al-syari‘ah yang merujuk pada ketetapan serta
tuntunan hidup menurut agama. Dengan penggabungan kedua istilah tersebut, konsep
ini menunjuk pada sasaran-sasaran utama yang hendak diwujudkan oleh hukum Islam.
Ulama ushul kemudian mengembangkan definisi teknis yang lebih mendalam. Al-Syatibi,
misalnya, dalam al-Muwafaqat menjelaskan bahwa syariat diturunkan bukan hanya
untuk mengatur tindakan manusia secara lahiriah, tetapi juga membawa nilai-nilai

kemaslahatan yang menuntun manusia menuju kesejahteraan duniawi dan ukhrawi.l?

Johnny Ibrahim, Teori dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif (Malang: Bayumedia, 2016), 48-52.
12Abu Ishaq al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah, 231-238.

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Penekanan ini menegaskan bahwa hukum Islam memuat dimensi etis dan sosial yang
integral, bukan sekadar seperangkat aturan legalistik.

Perhatian terhadap maqasid sebenarnya telah muncul sejak periode awal
perkembangan ilmu ushul fikih. Para tokoh seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan Fakhr al-
Din al-Razi memberikan fondasi metodologis bagi gagasan ini. Dalam al-Mustasfa, al-
Ghazali menegaskan bahwa seluruh ketentuan hukum Islam disusun untuk menjaga lima
elemen esensial kehidupan manusia: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.!3 Kelima
unsur tersebut menjadi hirarki kebutuhan dasar (al-dartriyyat al-khams) yang wajib
dipelihara oleh setiap aturan syariat. Karena itu, suatu ketentuan dianggap selaras
dengan maqasid apabila ia memperkuat unsur-unsur tersebut, dan sebaliknya dianggap
menyimpang bila menimbulkan kerusakan atasnya.

Pada era kontemporer, kajian maqasid berkembang melampaui perbincangan
normatif dan berubah menjadi kerangka metodologis yang lebih fleksibel dan adaptif.
Yusuf al-Qardawl menegaskan bahwa maqasid adalah “roh” bagi seluruh bangunan
hukum Islam; pemahaman hukum tanpa maqasid hanya menghasilkan produk yang
kering dan terputus dari nilai kemanusiaan.!* Sementara itu, Jasser Auda
memformulasikan pendekatan baru melalui system theory, yang menempatkan maqasid
sebagai paradigma yang memungkinkan hukum Islam merespons perubahan zaman
secara konstruktif.1> Pendekatan ini menuntut agar syariat dipahami secara kontekstual,
dengan memperhatikan relasi antar struktur sosial dan dinamika nilai global, sehingga
prinsip-prinsip seperti keadilan, kemaslahatan, dan rahmah tetap menjadi orientasi
utama.

Di samping berfungsi sebagai basis nilai, maqasid juga memainkan peran sebagai
instrumen metodologis dalam proses istinbat. Ketika ulama dehadapkan pada problem
baru yang tidak dibahas secara eksplisit dalam teks, prinsip-prinsip maqasid menjadi
acuan dalam merumuskan jawaban hukum. Pendekatan ini sangat relevan dalam cabang

hukum keluarga, yang terus berkembang seiring perubahan sosial. Persoalan seperti

13Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Ushul, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2011), 79-85.
1Yusuf al-Qardawi, Dirasah fi Figh Maqasid al-Syari‘ah: Bayna al-Magqasid al-Kulliyyah wa al-Nusus al-
Juz’iyyah (Kairo: Dar al-Syurugq, 2016), 12-15.

15]asser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (Herndon: The
International Institute of Islamic Thought, 2014), 3-14.

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

pembagian peran dalam rumah tangga, relasi keadilan gender, atau problem perceraian
dan harta bersama membutuhkan pembacaan syariat yang mempertimbangkan tujuan
moral dan kemaslahatan yang hendak diwujudkan oleh hukum Islam.'® Dengan
demikian, maqasid berfungsi sebagai mekanisme penyaring yang memastikan agar
hukum tidak berhenti pada formalitas prosedural.

Pada titik ini, maqasid al-syari‘ah dapat dipahami sebagai inti orientasi hukum
[slam yang menghubungkan antara teks wahyu dengan realitas kehidupan. la menjadi
jembatan epistemologis yang menjaga agar ketentuan fikih tetap relevan dalam konteks
modern tanpa kehilangan dasar teologisnya. Dalam ranah hukum keluarga, pendekatan
magqasid dapat mengarahkan pembentukan dan penerapan hukum yang lebih responsif
dan manusiawi, sehingga penyelesaian masalah seperti harta bersama pasca perceraian
dapat dilakukan dengan mempertimbangkan nilai keadilan dan kemaslahatan yang
menjadi tujuan utama syariat.1”

Analisis Harta Bersama dalam Fikih dan KHI

Konsep harta bersama dalam hukum keluarga Indonesia merupakan konstruksi
hukum modern yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam fikih klasik. Dalam fikih,
perkawinan tidak secara otomatis menciptakan peleburuan harta suami dan istri;
masing-masing memiliki hak milik individual berdasarkan asas al-milk al-tamm
(kepemilikan sempurna).1® Kepemilikan hanya dapat berpindah melalui sebab tertentu
seperti akad, waris, hibah, atau kerja sama (syirkah).1® Oleh karena itu, perolehan harta
oleh salah satu pasangan selama perkawinan tetap berada pada domain kepemilikan
pribadinya menurut fikih klasik, kecuali terdapat kontribusi atau kesepakatan yang
mengubahnya.?? Perbedaan mendasar antara konsep fikih dan hukum positif Indonesia
ini menunjukkan adanya transformasi epistemologis dalam hukum keluarga modern,
yaitu pergeseran dari konsep individualistik menuju pola kolektif untuk melindungi

keadilan ekonomi dalam rumah tangga.

16Mohammad Hashim Kamali, “Maqasid al-Shariah and Ijtihad as Instruments of Civilizational Renewal: A
Methodological Perspective,” Islam and Civilisational Renewal 2, no. 2 (2011): 245-271.

17Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Magqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi (Herndon: International Institute of
Islamic Thought, 2013), 101-115.

18Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5, 541.

19Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 5, 545.

20Saidun, “Pelembagaan Harta Bersama di Indonesia dalam Perspektif Hukum Islam,” Al-Mabsut 11, no. 2
(2017): 1-15.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Dalam mazhab Syafi‘i, yang paling berpengaruh di Indonesia, perkawinan tidak
dianggap sebagai bentuk syirkah otomatis. Imam al-Nawaw1 menegaskan bahwa syirkah
hanya terbentuk bila terdapat akad atau kontribusi nyata dari dua pihak yang bergabung
dalam kerja atau usaha bersama.?! Meski demikian, ketika suami dan istri bersama-sama
menjalankan usaha atau berkontribusi dalam kegiatan ekonomi, sebagian ulama
kontemporer Syafi'iyyah membuka ruang bagi tafsir syirkah berbasis fakta sosial.??
Struktur ini memberi peluang untuk menafsirkan kerja sama domestik dan ekonomi
sebagai bentuk syirkah implisit yang dapat menjadi dasar pembagian harta bersama.
Namun secara klasik, jika tidak ada indikasi kontribusi, kepemilikan tetap dipisahkan
secara tegas.

Mazhab Hanafi memiliki struktur argumentasi yang sedikit lebih fleksibel. Mereka
mengakui konsep syirkah al-abdan, yaitu kerja sama berdasarkan tenaga, yang
memungkinkan dua pihak berserikat berdasarkan kontribusi non-modal. Dalam konteks
keluarga, beberapa fuqaha Hanafiyah kontemporer mengembangkan argumentasi
bahwa kontribusi istri dalam bentuk pekerjaan domestik yang memungkinkan suami
berproduksi di ruang publik dapat dipandang sebagai bentuk kontribusi yang
meniscayakan syirkah. Meskipun demikian, pandangan ini bersifat interpretatif dan
bukan ajaran Hanafi klasik, yang tetap berpegang bahwa perkawinan bukan sebab legal
terbentuknya syirkah.?3

Mazhab Malikiyah memberikan warna yang berbeda karena mereka memiliki
prinsip bahwa adat yang berlaku di suatu masyarakat dapat menjadi dasar hukum selama
tidak bertentangan dengan syariah. Pendekatan ini memberi legitimasi bagi masyarakat
yang mengenal pembagian harta perkawinan berdasarkan adat, seperti beberapa
masyarakat Nusantara. Karena itu, sebagian cendekiawan hukum Islam modern
menggunakan mazhab Maliki sebagai justifikasi integrasi nilai adat dalam pembentukan

konsep harta bersama di Indonesia. Dalam konteks kontemporer, pendekatan Maliki

21Al-Nawawi, AI-Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab, Jilid XIII (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2018), 190-
195.

2ZMuhammad Salim Mahmudji, “Harta Bersama dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif,” Mimbar
Akademika 7, no. 2 (2022): 1-19.

23Risky, “Konsep Pembagian Harta Bersama Menurut Hukum Islam dan Undang-Undang Perkawinan,”
Lentera 2, no. 1 (2020): 63-74.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

memberikan landasan epistemologis bagi penerimaan harta bersama sebagai norma
yang sah secara syariah, selama bertujuan mewujudkan kemaslahatan.

Mazhab Hanbali sejalan dengan Syafi‘i dalam hal bahwa kepemilikan suami dan istri
tetap terpisah kecuali ada indikasi syirkah. Ibn Qudamah menegaskan bahwa syirkah
hanya terjadi jika ada kontribusi atau transaksi yang jelas.?* Akan tetapi, ulama Hanbali
modern termasuk mereka yang merujuk pada prinsip maslahah mursalah cenderung
memberikan ruang yang lebih besar bagi rekonstruksi hukum keluarga berdasarkan
pertimbangan keadilan, perlindungan istri, dan stabilitas keluarga.2> Dengan demikian,
mazhab Hanbali menyediakan basis teoretis bagi pendekatan maqgasidi dalam pembagian
harta bersama.

Ketika berhadapan dengan sistem hukum Indonesia, terlihat adanya jarak normatif
antara fikih klasik dan hukum positif. UU Perkawinan Pasal 35 secara tegas menyatakan
bahwa semua harta yang diperoleh selama perkawinan menjadi harta bersama, tanpa
mempersoalkan siapa yang bekerja atau siapa yang berkontribusi lebih besar.26 KHI
memantapkan norma ini dalam Pasal 85-97 dengan memperluas definisi harta bersama
sebagai segala bentuk perolehan yang didapat setelah akad perkawinan, baik oleh suami
maupun istri. Dengan demikian, harta bersama di Indonesia bersifat otomatis dan tidak
mensyaratkan akad syirkah sebagaimana struktur fikih. Ini menandakan bahwa hukum
nasional mengadopsi pendekatan “komunalistik-minimalis” yakni harta bersama ada
karena pernikahan, bukan karena kontribusi.

Namun dalam implementasi, pengadilan agama tidak selalu menerapkan prinsip
pembagian 50:50 secara kaku. Studi empiris menunjukkan bahwa beberapa putusan
mempertimbangkan kontribusi istri atau suami sebagai pertimbangan keadilan.?”
Pendekatan ini selaras dengan transformasi dari formal justice ke substantive justice,
yaitu perubahan orientasi hukum dari sekadar mengikuti teks normatif menuju keadilan
yang mempertimbangkan dinamika relasi ekonomi dalam keluarga. Dengan demikian,

praktik peradilan agama Indonesia menempatkan konsep harta bersama sebagai

24]bn Qudamah, Al-Mughni, Jilid V (Beirut: Dar al-Fikr, 2010), 25.
25]asser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, 25.
26Republik Indonesia, Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, Pasal 35.

27Eka Ristianawati, “Joint Property Distribution upon Divorce Reviewed from the Contribution of Husband
and Wife in the Household,” Walisongo Law Review 3, no. 1 (2021): 1-20.

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

struktur hibrida antara norma positif, interpretasi fikih, dan pencarian keadilan
kontekstual.

Jika dilihat dari perspektif maqasid al-shariah, konstruksi harta bersama memiliki
dasar normatif yang kuat. Konsep ini melindungi hifz al-mal (perlindungan harta) dengan
memastikan pihak yang secara ekonomi lebih lemah tidak mengalami kerugian setelah
perceraian. Di sisi lain, konsep ini juga memenuhi hifz al-nasl karena stabilitas ekonomi
keluarga sering kali berkaitan dengan keberlanjutan pengasuhan dan kesejahteraan
anak. Pendekatan maqasidi memberikan justifikasi bahwa sekalipun fikih klasik tidak
mengenal harta bersama otomatis, penerapannya dalam konteks Indonesia merupakan
bentuk tathwir al-ahkam (pengembangan hukum) untuk mencapai kemaslahatan.

Dengan demikian, terlihat bahwa konsep harta bersama merupakan hasil dialog
antara fikih, adat, maqasid, dan hukum positif. Fikih klasik menyediakan kerangka dasar
mengenai kepemilikan, adat nasional memberikan data sosial, hukum Indonesia
menyediakan struktur normatif yang mengikat, dan maqasid menyediakan legitimasi
filosofisnya. Model integratif ini mencerminkan karakter hukum keluarga Indonesia yang
bersifat pluralistik, adaptif, dan responsif terhadap perubahan sosial tanpa melepaskan
rujukan normatif Islam.

Studi Kasus: Kontribusi Finansial dan Domestik Istri

Dalam praktik penyelesaian sengketa harta bersama pasca perceraian, persoalan
kontribusi istri, baik dalam bentuk kontribusi finansial langsung maupun kontribusi
domestik tidak berbayar, selalu menjadi titik kritis yang menentukan arah keadilan
substansial. Pengamatan yuridis atas sejumlah putusan dan kajian empiris di Indonesia
menunjukkan dua pola besar: pengadilan yang mengandalkan pembagian otomatis
(default rule) sesuai KHI/UU, dan pengadilan yang mulai mengaplikasikan pendekatan
kontributif untuk menilai proporsi pembagian berdasarkan sumbangsih relatif kedua
pihak.?8 Dalam model pertama, seluruh perolehan masa perkawinan dianggap bersama
dan pembagian masing-masing separuh lazim dijadikan solusi cepat ketika bukti
kontribusi spesifik tidak diajukan; model ini menawarkan kepastian formal namun

seringkali mengabaikan realitas bahwa beban reproduksi dan pekerjaan domestik, yang

28Dito Rizal, Anggun Lestari Suryamizon, dan Jasman Nazar, “Pertimbangan Hakim terhadap Pembagian
Harta Persama dalam Perceraian pada Putusan Nomor 24 /Pdt.G/2019/PA.Bkt,” Sakato: Law Journal 1, no.
1(2023): 162-169.

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

mayoritas ditanggung istri turut mendukung kemampuan ekonomi suami untuk
menghasilkan pendapatan.?? Oleh karenanya, sejumlah peneliti menilai bahwa
pembagian semata-mata berdasarkan waktu pernikahan tanpa penyesuaian kontribusi
berpotensi menghasilkan ketidakadilan ekonomi bagi istri non-pekerja atau istri yang
berkontribusi dominan secara non-finansial.3?

Pendekatan kedua, yang semakin terlihat dalam yurisprudensi dan literatur
kontemporer, menempatkan perhitungan kontribusi sebagai faktor penentu; kontribusi
finansial langsung (gaji, modal usaha) jelas menjadi bukti kuat, tetapi kontribusi
domestik (perawatan anak, pengurus rumah tangga, dukungan emosional, kerja tak
berbayar) juga mulai dipertimbangkan sebagai pengurang beban yang memungkinkan
pihak lain bekerja dan memperoleh penghasilan. Studi lapangan di beberapa wilayah
Indonesia menemukan bahwa hakim akan lebih fleksibel menyesuaikan pembagian bila
penggugat mampu memaparkan bukti nyata kontribusi, misalnya pembukuan usaha
keluarga, kesaksian, atau bukti pengorbanan waktu yang memungkinkan suami
berbisnis, sehingga pembagian proporsional dapat diterapkan untuk merefleksikan
keadilan distributif.3! Namun, tantangannya nyata: kontribusi domestik sulit diukur
secara kuantitatif sehingga membutuhkan standar pembuktian yang lebih berorientasi
pada konteks (testimoni, kronologi kegiatan rumah tangga, bukti tidak bekerja karena
mengasuh anak), dan tanpa standar ini banyak istri dirugikan.

Perselisihan rumah tangga akibat tekanan ekonomi, serta perubahan peran kerja
yang menempatkan sebagian istri pada posisi ekonomi aktif atau sebaliknya,
menunjukkan peningkatan, hal ini memengaruhi bukti kontribusi saat perceraian. Dalam
hal ini, direkomendasikan agar pengadilan mengadopsi instrumen evaluasi kontribusi
yang lebih komprehensif, seperti checklist kontribusi finansial dan non-finansial,
mekanisme penilaian saksi ahli sosial/psikolog, atau penafsiran pro-maslahat untuk

menghindari keputusan yang hanya berbasis formalitas hukum.32

29Eka Ristianawati, “Joint Property Distribution upon Divorce Reviewed from..., 1-20.

30Rosdalina Bukido dan Siti Aminah, “Is Islamic Family Law Fair for Women Not Working After Divorce?”
Antmind Review: Journal of Sharia and Legal Ethics 1, no. 2 (2024): 51-59.

31Siti Nurmila dan Husnatul Mahmudah, “Analisis terhadap Pembagian Harta Bersama pada.., 161-170.
32Imelda Hutasoit, dkk. “Analysis of the Causes and Impacts of Divorce in Wonogiri Regency Central Java
Province,” Jurnal Konstituen 6, no. 1 (2024): 35-56.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026




AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Dari perspektif hukum Islam dan maqasid, argumentasi pro-kontribusi mendapat
dukungan normatif: memperhitungkan kontribusi domestik adalah wujud perlindungan
hifz al-mal dan hifz al-nasl, karena mendistribusikan hasil perkawinan tanpa
mempertimbangkan jasa reproduktif berisiko menelantarkan anak dan melemahkan
daya hidup pihak yang secara ekonomi lemah. Hal ini mendasari tuntutan akademik agar
implementasi KHI dan praktik peradilan agama lebih peka terhadap dimensi maqasidi
sehingga putusan tidak sekadar administratif tetapi juga substantif dan berkeadilan.

Meski terdapat dukungan teoritis dan dorongan praktis, hambatan prosedural
tetap signifikan, perlunya pembaruan aturan pembuktian di pengadilan agama,
peningkatan akses bukti elektronik/keuangan, serta pelatihan hakim dalam menilai
bukti kontribusi non-moneter. Selain itu, perlunya pedoman Surat Edaran Mahkamah
Agung yang lebih spesifik mengenai penilaian kontribusi telah muncul sebagai
rekomendasi berulang di jurnal-jurnal kajian hukum keluarga Indonesia, agar putusan
menjadi lebih seragam dan terukur.33

Akhirnya, studi kasus empiris menunjukkan bahwa ketika hakim secara eksplisit
mempertimbangkan kontribusi domestik, hasil pembagian cenderung lebih berkeadilan
dalam pengertian maqasidi. Pasangan yang semula tampak dirugikan oleh pembagian
otomatis akhirnya memperoleh kompensasi lebih besar atau akses terhadap sumber
daya anak. Ini memperlihatkan bahwa pengintegrasian bukti kontribusi, meskipun
teknisnya rumit, bukan hanya mungkin secara yuridis tetapi juga patut dijadikan praktik
standar untuk mengaktualisasikan tujuan syariah dalam hukum keluarga modern.
Keadilan Proporsional dalam Pembagian Aset

Keadilan proporsional dalam pembagian aset merupakan isu yang semakin penting
dalam penyelesaian sengketa harta bersama di peradilan agama. Kompilasi Hukum Islam
(KHI) memang menyediakan landasan dasar mengenai harta bersama, namun sifatnya
yang umum dan minim parameter praktis membuat ruang interpretasi hakim sangat
luas. Dalam konteks inilah, pendekatan magqasid al-shari‘ah, terutama kerangka al-
kulliyat al-khams memberikan orientasi normatif untuk memastikan bahwa putusan

hakim tidak hanya legalistik, tetapi juga responsif terhadap kemaslahatan para pihak.

33Fajar Ronal Harry Pasaribu dan Zainal Arifin Hoesein, “Kajian Komparatif terhadap Pengaturan dan
Pembagian Harta Bersama dalam Perkawinan Menurut Hukum Islam dan Kitab Undang-Undang Hukum
Perdata,” Judge: Jurnal Hukum 6, no. 4 (2025): 125-139.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Konsep maqasid mengarahkan pembagian aset agar tidak jatuh pada pembagian
matematis semata, tetapi mempertimbangkan perlindungan hak, kebutuhan, dan
kerentanan sosial yang menyertai proses perceraian.

Salah satu magasid penting dalam pembagian aset adalah hifz al-mal (perlindungan
harta). Melalui perspektif ini, harta bersama tidak sekadar dilihat sebagai objek sengketa,
tetapi sebagai instrumen kesejahteraan kedua pihak pascaperceraian. Literatur fikih
modern menyatakan bahwa hifz al-mal tidak terbatas pada menjaga kepemilikan, tetapi
juga mencakup distribusi yang adil untuk mencegah dominasi satu pihak dan kerugian
yang tidak proporsional. Karena itu, pembagian proporsional sepeprti 60:40 atau 55:45
dapat dibenarkan sebagai bentuk perlindungan atas harta dan hak pihak yang
kontribusinya lebih besar, baik kontribusi materiil maupun domestik. Hal ini sejalan
dengan pandangan Ibn ‘Ashir bahwa al-‘adalah dalam magqasid tidak selalu berarti
kesetaraan numerik, melainkan kesesuaian antara hak dan kontribusi.34

Perspektif hifz al-nafs dan hifz al-‘agl juga memberikan landasan penting.
Perempuan yang keluar dari perkawinan sering kali berada pada posisi ekonomi lebih
rentan, terutama ketika ia selama bertahun-tahun berkontribusi melalui kerja domestik
yang tidak mendapat balasan materiil. Perempuan yang tidak menerima pembagian
harta memadai lebih rentan mengalami penurunan kesejahteraan drastis setelah
perceraian.3> Dari sudut maqasid, melindungi aspek nafs (kelangsungan hidup) dan ‘aql
(stabilitas mental) mengharuskan hakim untuk menilai tidak hanya kontribusi finansial,
tetapi juga kerja reproduktif, pengasuhan anak, dan pengelolaan rumah tangga yang
menopang produktivitas suami. Pembagian 50:50 dalam kasus demikian bukan sekadar
praktik umum, tetapi pemenuhan maqasid untuk menjaga kelangsungan hidup salah satu
pihak yang secara struktural lebih lemah.

Di sisi lain, maqasid hifz al-nasl menekankan pentingnya stabilitas keluarga
pascaperceraian, terutama bila masih terdapat anak. Putusan yang adil terhadap harta
bersama dapat mengurangi konflik lanjutan antara mantan pasangan suami-istri, yang

secara langsung berdampak pada stabilitas emosional anak. Konflik berkepanjangan soal

34]bn ‘Ashur, Treatise on Maqasid al-Shariah, trans. Mohamed el-Tahir el-Mesawi (London: IIIT, 2006), 92-
94,

35Siti Musdah Mulia, “Keadilan Gender dalam Penyelesaian Sengketa Harta Bersama,” Jurnal Hukum dan
Peradilan 5, no. 2 (2016): 65-78.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

harta bersama sering berimbas pada kualitas pengasuhan dan hubungan anak dengan
orang tua.3® Dengan demikian, keadilan proporsional bukan hanya mengatur pembagian
aset, tetapi menjaga keberlanjutan tatanan keluarga pasca-putusnya perkawinan.

Pendekatan maqasid juga relevan ketika muncul situasi moral hazard, seperti
penguasaan sepihak, penjualan aset tanpa izin, atau penggunaan harta bersama untuk
kepentingan pribadi. Dalam kondisi demikian, hakim dapat menerapkan pembagian yang
tidak seimbang sebagai bentuk penegakan hifz al-din dan hifz al-mal, karena
ketidakjujuran dalam pengelolaan harta merupakan pelanggaran atas amanah yang
dijaga oleh syariat. Ibn Qayyim menyatakan bahwa hakim boleh melakukan takhsis
(penyesuaian) terhadap aturan umum demi mencegah kedzaliman atau akibat buruk
(mafsadah).?” Di sinilah prinsip maqasid berfungsi sebagai legitimasi bagi hakim untuk
melakukan rekonstruksi proporsional terhadap pembagian harta.

Pada akhirnya, keadilan proporsional mengarahkan hakim untuk bertindak sebagai
mujtahid maqasidi yang tidak hanya menimbang teks hukum, tetapi juga dampak sosial
dari putusannya. Dengan menggunakan kerangka al-kulliyat al-khams, hakim
memastikan bahwa putusan memenuhi perlindungan terhadap harta (hifz al-mal), jiwa
(hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan agama (hifz al-din) secara
simultan. Kerangka komprehensif ini membuat putusan lebih berorientasi pada
kemaslahatan dan lebih adaptif terhadap dinamika sosial, sehingga keadilan
proporsional bukan hanya menjadi teknis pembagian aset, tetapi sebuah manifestasi

nilai-nilai fundamental syariat dalam konteks modern.

4. KESIMPULAN

Pemaknaan harta bersama melalui pendekatan maqasid al-shari‘ah menunjukkan
bahwa keadilan proporsional tidak dapat dilepaskan dari tujuan umum syariat yang
menekankan kemaslahatan, perlindungan, dan keseimbangan hak. Kerangka al-kulliyat
al-khams menegaskan bahwa setiap kebijakan atau putusan mengenai pembagian aset
harus menjaga keberlangsungan hidup para pihak (hifz al-nafs), kepemilikan dan

ekonomi mereka (hifz al-mal), stabilitas psikologis (hifz al-‘aql), kelangsungan keluarga

36Hasan Musthofa, “Dinamika Harta Bersama dan Dampaknya terhadap Relasi Keluarga,” Al-Thkam: Jurnal
Hukum dan Pranata Sosial 13, no. 1 (2018): 156-167.

37Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Ilam al-Muwagqqi'‘in, Jilid IV (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2011), 337-339.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

(hifz al-nasl), serta integritas moral dalam proses penyelesaian sengketa (hifz al-din).
Dengan dasar ini, pembagian harta bersama harus mempertimbangkan kontribusi nyata,
kebutuhan pascaperceraian, dan kondisi kerentanan salah satu pihak.

Dengan demikian, maqasid umum berfungsi sebagai fondasi normatif untuk
menciptakan pembagian harta yang proporsional dan berkeadilan. Pendekatan ini
memberi ruang bagi hakim untuk melihat realitas sosial, serta menerjemahkannya dalam
putusan yang lebih humanis dan responsif. Melalui orientasi maqasid, keadilan tidak lagi
sekedar formula tetap, tetapi prinsip dinamis yang memastikan bahwa harta bersama
benar-benar menjadi instrumen kesejahteraan bagi kedua pihak setelah berakhirnya

perkawinan.

5. DAFTAR PUSTAKA

Abdulkadir Muhammad. Hukum dan Penelitian Hukum. Bandung: Citra Aditya Bakti,
2014.

Ahmad, al-Raysuni. Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Syatibi. Herndon:
International Institute of Islamic Thought, 2013.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
Herndon: The International Institute of Islamic Thought, 2014.

Badan Peradilan Agama. Laporan Tahunan Perkara Perdata Agama. Jakarta: Mahkamah
Agung RI, 2023.

Bukido, Rosdalina, dan Siti Aminah. “Is Islamic Family Law Fair for Women Not Working
After Divorce?” Antmind Review: Journal of Sharia and Legal Ethics 1, no. 2 (2024):
51-59.

Dito Rizal, Anggun Lestari Suryamizon, dan Jasman Nazar. “Pertimbangan Hakim
terhadap Pembagian Harta Persama dalam Perceraian pada Putusan Nomor
24/Pdt.G/2019/PA.Bkt.” Sakato: Law Journal 1, no. 1 (2023): 162-169.

Eka Ristianawati. “Joint Property Distribution upon Divorce Reviewed from the
Contribution of Husband and Wife in the Household.” Walisongo Law Review 3, no.
1(2021): 1-20.

Fajar Ronal Harry Pasaribu dan Zainal Arifin Hoesein. “Kajian Komparatif terhadap
Pengaturan dan Pembagian Harta Bersama dalam Perkawinan Menurut Hukum

Islam dan Kitab Undang-Undang Hukum Perdata.” Judge: Jurnal Hukum 6, no. 4

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

(2025): 125-139.

Ghazali, Abu Hamid al-. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Ushul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah,
2011.

Hutasoit, Imelda, dkk. “Analysis of the Causes and Impacts of Divorce in Wonogiri
Regency Central Java Province.” Jurnal Konstituen 6, no. 1 (2024): 35-56.

Ibn ‘Ashur. Treatise on Maqasid al-Shariah. Translated by Mohamed el-Tahir el-Mesawi.
London: IIIT, 2006.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. ['lam al-Muwagqqi‘in. Jilid IV. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tllmiyyah,
2011.

Ibn Qudamah. Al-Mughni. Jilid V. Beirut: Dar al-Fikr, 2010.

Ibrahim, Johnny. Teori dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif. Malang: Bayumedia,
2016.

Indonesia. Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.

Kamali, Mohammad Hashim. “Maqasid al-Shariah and Ijtihad as Instruments of
Civilizational Renewal: A Methodological Perspective.” Islam and Civilisational
Renewal 2, no. 2 (2011): 245-271.

Kurniawan, M. Beni. “Pembagian Harta Bersama Ditinjau dari Besaran Kontribusi Suami-
Istri dalam Perkawinan.” Jurnal Yudisial 11, no. 1 (2018): 112-130.

Mahmudi, Muhammad Salim. “Harta Bersama dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum
Positif.” Mimbar Akademika 7, no. 2 (2022): 1-19.

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Jakarta: Kencana, 2011.

Mulia, Siti Musdah. “Keadilan Gender dalam Penyelesaian Sengketa Harta Bersama.”
Jurnal Hukum dan Peradilan 5, no. 2 (2016): 65-78.

Al-Nawawi, Al-Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab. Jilid XIII. Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah,
2018.

Nurmila, Siti, dan Husnatul Mahmudah. “Analisis terhadap Pembagian Harta Bersama
pada Putusan Pengadilan Agama Bima Kelas 1A Nomor:
1467/Pdt.G/2022/PA.Bima.” Nalar: Journal of Law and Sharia 2, no. 2 (2024): 161-
170.

Republik Indonesia. Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum
[slam.

Risky. “Konsep Pembagian Harta Bersama Menurut Hukum Islam dan Undang-Undang

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Perkawinan.” Lentera 2, no. 1 (2020): 63-74.

Saputra, Edy, dan Mohammad Ridwan. “The Agreement of Asset Separation in the
Perspective of Maqasid al-Shariah.” Waraqat: Jurnal [lmu-Ilmu Keislaman 9, no. 2
(2024): 155-165.

Saidun. “Pelembagaan Harta Bersama di Indonesia dalam Perspektif Hukum Islam.” Al-
Mabsut 11, no. 2 (2017): 1-15.

Syathibi, Abu Ishaq al-. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Juz II. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 2015.

Zuhaili, Wahbah al-. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Jilid 5. Damaskus: Dar al-Fikr, 2010.

| Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



