
AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin																																							E-ISSN	:	3062-9489	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim	
Halaman:	80	-	97	

80	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 
 

 

MAQASID	UMUM	HUKUM	ISLAM	DALAM	PENYELESAIAN	HARTA	
BERSAMA	PASCA	PERCERAIAN:	SUATU	KAJIAN	NORMATIF	

Luvia	Wahid1, Nuril	Khasyi’in2	
Universitas	Islam	Negeri	Antasari,	Banjarmasin,	Indonesia	1,2	

Email:	luviawahid86@gmail.com1,	nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2		

Keywords	 Abstract	
	
Maqāṣid	al-Sharī‘ah,	
Marital	Property,	
Proportional	Distribution	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
Maqāṣid	Al-Sharī‘Ah,	
Harta	Bersama,	
Pembagian	Proporsional	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
Data	 from	 the	 Religious	 Courts	 shows	 that	 disputes	 over	 marital	
property	constitute	one	of	the	most	frequently	filed	follow-up	claims	
after	 a	 divorce	 decision	 becomes	 final	 and	 binding.	 These	 cases	
indicate	 that	 issues	 of	 marital	 property	 are	 not	 merely	 technical	
matters	of	asset	division,	but	also	relate	to	the	protection	of	rights	and	
legal	certainty	for	vulnerable	parties	after	divorce.	The	positive	legal	
framework	 that	 serves	 as	 the	 basis	 for	 judges,	 particularly	 the	
Compilation	of	Islamic	Law	(KHI),	remains	very	general	and	provides	
insufficient	detailed	parameters.	This	study	employs	a	normative	legal	
research	method	focusing	on	the	examination	of	norms,	principles,	and	
legal	 doctrines	 related	 to	 the	 settlement	 of	 marital	 property	 after	
divorce	from	the	perspective	of	maqāṣid	al-sharī‘ah.	The	approaches	
used	include	conceptual,	statutory,	and	comparative	approaches.	The	
analysis	of	legal	materials	is	conducted	deductively.	The	findings	show	
that	the	integration	of	maqāṣid	enables	judges	to	carry	out	contextual	
assessments	 of	 non-material	 contributions,	 supports	 a	 distribution	
that	is	responsive	to	the	economic	vulnerability	of	the	weaker	party,	
and	 encourages	 the	 need	 for	 clearer	 evidentiary	 guidelines	 and	
judicial	 policies	 to	 ensure	 consistency	 of	 rulings.	 Thus,	 the	maqāṣid	
approach	not	only	provides	philosophical	legitimacy	for	the	practice	
of	marital	 property	 division	 in	 Indonesia	 but	 also	 offers	 a	 practical	
normative	 framework	 to	 ensure	 that	post-divorce	asset	distribution	
upholds	the	principles	of	public	interest	and	proportional	justice.	
	
Data	Badan	Peradilan	Agama	menunjukkan	bahwa	 sengketa	harta	
bersama	 termasuk	 salah	 satu	 gugatan	 lanjutan	 yang	 paling	 sering	
diajukan	setelah	putusan	cerai	inkracht.	Perkara	ini	memperlihatkan	
bahwa	isu	harta	bersama	bukan	hanya	persoalan	teknis	pembagian	
aset,	tetapi	juga	menyangkut	perlindungan	hak	dan	kepastian	hukum	
bagi	 pihak-pihak	 yang	 rentan	 setelah	perceraian.	Kerangka	hukum	
positif	yang	menjadi	dasar	bagi	hakim,	khususnya	Kompilasi	Hukum	
Islam	 (KHI)	 masih	 bersifat	 sangat	 umum	 dan	 kurang	memberikan	
parameter	 yang	detail.	Penelitian	 ini	menggunakan	 jenis	penelitian	
hukum	normatif	yang	berfokus	pada	kajian	terhadap	norma,	prinsip,	
serta	 doktrin	 hukum	 yang	 berkaitan	 dengan	 penyelesaian	 harta	
bersama	 pasca	 perceraian	 dalam	 perspektif	 maqasid	 al-syari‘ah.	
Pendekatan	 yang	 digunakan	 mencakup	 pendekatan	 konseptual,	
perundang-undangan,	 dan	 perbandingan.	 Analisis	 bahan	 hukum	
dilakukan	secara	deduktif.	Hasil	kajian	menunjukkan	bahwa	integrasi	
maqāṣid	 memungkinkan	 hakim	 melakukan	 penilaian	 kontekstual	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
mailto:luviawahid86@gmail.com1
mailto:nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2


AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

81	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

terhadap	 kontribusi	 non-materiil,	 mendukung	 pembagian	 yang	
responsif	terhadap	kerentanan	ekonomi	pihak	yang	lebih	lemah,	dan	
mendorong	perlunya	pedoman	pembuktian	 serta	kebijakan	yudisial	
yang	 lebih	 jelas	 untuk	 menjamin	 konsistensi	 putusan.	 Dengan	
demikian,	 pendekatan	 maqāṣid	 tidak	 hanya	 memberi	 legitimasi	
filosofis	 bagi	 praktik	 harta	 bersama	 di	 Indonesia,	 tetapi	 juga	
menawarkan	kerangka	normatif	praktis	agar	pembagian	aset	pasca	
perceraian	 memenuhi	 prinsip	 kemaslahatan	 dan	 keadilan	
proporsional.	

	 	

1. PENDAHULUAN	

Perdebatan	 mengenai	 penyelesaian	 harta	 bersama	 pasca	 perceraian	 menjadi	

semakin	 relevan	 seiring	 meningkatnya	 perkara	 perceraian	 di	 Pengadilan	 Agama	

Indonesia	 setiap	 tahun.	 Data	 Badan	 Peradilan	 Agama	 menunjukkan	 bahwa	 sengketa	

harta	bersama	termasuk	salah	satu	gugatan	lanjutan	yang	paling	sering	diajukan	setelah	

putusan	 cerai	 inkracht.1	 Seiring	perubahan	dinamika	 keluarga	modern,	meningkatnya	

partisipasi	 ekonomi	 perempuan,	 serta	 kompleksitas	 bentuk	 kepemilikan	 harta	 dalam	

rumah	 tangga,	 membuat	 perkara	 ini	 mengalami	 peningkatan.	 Perkara	 ini	

memperlihatkan	 bahwa	 isu	 harta	 bersama	 bukan	 hanya	 persoalan	 teknis	 pembagian	

aset,	tetapi	juga	menyangkut	perlindungan	hak	dan	kepastian	hukum	bagi	pihak-pihak	

yang	rentan	setelah	perceraian,	khususnya	perempuan	dan	anak.	

Namun	 demikian,	 kerangka	 hukum	 positif	 yang	 menjadi	 dasar	 bagi	 hakim,	

khususnya	 Kompilasi	 Hukum	 Islam	 (KHI)	 masih	 bersifat	 sangat	 umum	 dan	 kurang	

memberikan	parameter	yang	detail.	Pasal	85	KHI	hanya	menyebutkan	bahwa	“adanya	

harta	bersama	dalam	perkawinan	 itu	 tidak	menutup	kemungkinan	adanya	harta	milik	

masing-masing	 suami	 atau	 isteri,”2	 kemudian	 Pasal	 96-97	 KHI	 hanya	 menyebutkan	

bahwa	masing-masing	pasangan	yang	menjadi	 janda	atau	duda	baik	yang	berasal	dari	

cerai	mati	 atau	 cerai	 hidup	mendapatkan	 separuh	 bagian	 dari	 harta	 bersama,3	 tanpa	

memberikan	definisi	yang	memadai,	tanpa	mengatur	rumusan	kontribusi	non-material,	

serta	 tanpa	 menjelaskan	 standar	 keadilan	 khususnya	 dalam	 konteks	 ketimpangan	

ekonomi	antara	 suami	dan	 istri.	 Sifatnya	yang	 ijmali	 dan	 tidak	 sepenuhnya	 sistematis	

 
1Badan	Peradilan	Agama,	Laporan	Tahunan	Perkara	Perdata	Agama	(Jakarta:	Mahkamah	Agung	RI,	2023),	
45.	
2Kompilasi	Hukum	Islam	(Instruksi	Presiden	No.	1	Tahun	1991),	Pasal	85.	
3Kompilasi	Hukum	Islam	(Instruksi	Presiden	No.	1	Tahun	1991),	Pasal	96-97.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

82	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

menyebabkan	 ruang	 interpretasi	 yang	 luas	bagi	hakim.	Ketiadaan	pedoman	 teknis	 ini	

membuat	 interpretasi	 para	 ulama,	 akademisi,	 dan	 hakim	 sering	 berbeda,	 baik	 dalam	

mendefinisikan	 batasan	 harta	 bersama,	 menentukan	 persentase	 pembagian,	 maupun	

menilai	kontribusi	domestik	 sebagai	bagian	dari	harta	bersama.	Hal	 ini	menyebabkan	

ketidakseragaman	putusan,	sekaligus	menyisakan	ruang	debat	yang	sangat	 luas	dalam	

praktik	peradilan	agama	di	Indonesia.4	

Secara	 teoritis,	 maqasid	 umum	 menempatkan	 hifz	 al-māl	 sebagai	 prinsip	

perlindungan	 harta	 yang	 harus	 dijaga	 dalam	 setiap	 proses	 hukum,	 termasuk	 dalam	

pembagian	 harta	 bersama	 pasca	 perceraian.	 Al-Syathibi	 menegaskan	 bahwa	maqasid	

bukan	 sekadar	 kerangka	 moral,	 melainkan	 metode	 penalaran	 hukum	 untuk	

menghadirkan	keadilan	yang	bersifat	universal	dan	berorientasi	maslahat.5	Pendekatan	

ini	memungkinkan	penyelesaian	harta	bersama	untuk	tidak	hanya	terpaku	pada	teks	KHI	

atau	 doktrin	 fikih	 tertentu,	 tetapi	 juga	 mempertimbangkan	 realitas	 sosial-ekonomi	

modern	 yang	 memengaruhi	 hubungan	 perkawinan.	 Dalam	 perspektif	 fikih	 sendiri,	

praktik	 harta	 bersama	 telah	 lama	 dikenal	 melalui	 konsep	 musyarakah	 dalam	

kepemilikan,	 yang	 sangat	 dipengaruhi	 oleh	 ‘urf	 dan	 praktik	 lokal	 dalam	 masyarakat	

Muslim.6	

Berbagai	 penelitian	 sebelumnya	 menunjukkan	 bahwa	 kajian	 harta	 bersama	

umumnya	berfokus	pada	aspek	normatif	hukum	positif	atau	pada	analisis	perbandingan	

antara	undang-undang,	KHI,	dan	praktik	yurisprudensi.	Misalnya,	penelitian	Kurniawan	

berjudul	“Pembagian	Harta	Bersama	Ditinjau	dari	Besaran	Kontribusi	Suami	Istri	dalam	

Perkawinan”	 yang	 menelaah	 secara	 mendalam	 bagaimana	 kontribusi	 ekonomi	 dapat	

memengaruhi	 putusan	 pembagian	 harta,	 tetapi	 penelitian	 ini	 masih	 berada	 dalam	

kerangka	 hukum	 positif	 tanpa	 mengintegrasikan	 pendekatan	 nilai-nilai	 maqāṣid	 al-

sharī‘ah.7	 Sementara	 itu,	 artikel	Saputra	dan	Ridwan	yang	berjudul	 “The	Agreement	of	

Asset	 Separation	 in	 the	 Perspective	 of	 Maqasid	 al-Shariah”	 memang	 menyinggung	

 
4Siti	 Nurmila	 dan	 Husnatul	 Mahmudah,	 “Analisis	 terhadap	 Pembagian	 Harta	 Bersama	 pada	 Putusan	
Pengadilan	Agama	Bima	Kelas	1A	Nomor:	1467/Pdt.G/2022/PA.Bima,”	Nalar:	Jurnal	of	Law	and	Sharia	2,	
no.	2	(2024):	162.	161-170.	
5Abu	Ishaq	al-Syathibi,	Al-Muwafaqat	fi	Usul	al-Shari‘ah,	Juz	II	(Beirut:	Dar	al-Kutub	al-Ilmiyyah,	2015),	8-
9.	
6Wahbah	al-Zuhaili,	Al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuhu,	Jilid	5	(Damaskus:	Dar	al-Fikr,	2010),	531-534.	
7M.	 Beni	 Kurniawan,	 “Pembagian	 Harta	 Bersama	 Ditinjau	 dari	 Besaran	 Kontribusi	 Suami-Istri	 dalam	
Perkawinan,”	Jurnal	Yudisial	11,	no.	1	(2018):	112-130.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

83	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

maqāṣid,	 tetapi	 fokus	 utamanya	 lebih	 pada	 perjanjian	 pemisahan	 harta	 (prenup)	 dan	

tidak	menguraikan	penerapan	maqāṣid	umum	(al-kulliyāt	al-khams)	secara	khusus	pada	

konteks	harta	bersama	pasca	perceraian.8	Dengan	demikian,	belum	ada	penelitian	yang	

secara	 komprehensif	 mengkaji	 harta	 gono-gini	 melalui	 perspektif	 maqāṣid	 umum	

sebagai	parameter	keadilan	substantif.	

Kondisi	tersebut	menunjukkan	adanya	research	gap	yang	cukup	signifikan:	studi-

studi	yang	ada	belum	menjadikan	maqāṣid	umum,	yang	mencakup	perlindungan	agama,	

jiwa,	akal,	keturunan,	dan	harta	 (ḥifẓ	al-dīn,	al-nafs,	al-‘aql,	al-nasl,	wa	al-māl)	 sebagai	

pendekatan	utama	untuk	membaca	persoalan	harta	bersama.	Padahal,	maqāṣid	umum	

berfungsi	sebagai	perangkat	nilai	yang	dapat	menuntun	hakim	untuk	memahami	tujuan	

syariat	 secara	 lebih	 luas,	 termasuk	bagaimana	pembagian	harta	 harus	mencerminkan	

kemaslahatan,	 keadilan,	 serta	 perlindungan	 terhadap	 pihak	 yang	 ekonominya	 lebih	

lemah.	Pendekatan	maqāṣid	 juga	memungkinkan	analisis	yang	 lebih	adaptif,	 terutama	

ketika	berhadapan	dengan	bentuk-bentuk	harta	modern	yang	tidak	dikenal	dalam	kitab-

kitab	fikih	klasik.	

Beranjak	dari	latar	tersebut,	muncul	sebuah	rumusan	untuk	menjawab	pertanyaan	

utama:	 “Bagaimana	maqāṣid	 umum	 (al-kulliyāt	 al-khams)	 bekerja	 dalam	menilai	 dan	

mengarahkan	penyelesaian	pembagian	harta	bersama	pasca	perceraian?”	Rumusan	ini	

penting	 karena	 dapat	 membuka	 perspektif	 baru	 bahwa	 penyelesaian	 sengketa	 harta	

bersama	tidak	hanya	merupakan	penegakan	aturan	tekstual,	tetapi	juga	proses	mencapai	

keadilan	substantif	melalui	nilai-nilai	dasar	hukum	Islam.	

Tujuan	 utama	 penelitian	 ini	 adalah	 menganalisis	 harta	 bersama	 dengan	

menggunakan	 pendekatan	 maqāṣid	 umum,	 yakni	 melihat	 sejauh	 mana	 nilai-nilai	

perlindungan	 harta,	 perlindungan	 jiwa	 (termasuk	 keberlanjutan	 hidup	 mantan	

pasangan),	 serta	 perlindungan	 keturunan	 (terutama	 kepentingan	 anak)	 dapat	

dimasukkan	 ke	 dalam	 formula	 pembagian	 harta	 bersama.	 Dengan	 demikian,	 analisis	

maqāṣid	 tidak	 hanya	 diposisikan	 sebagai	 teori	 abstrak,	melainkan	 alat	 untuk	menilai	

apakah	putusan	hakim	telah	mengakomodasi	keadilan	dalam	konteks	sosial	dan	ekonomi	

rumah	tangga.	

 
8Edy	Saputra	dan	Mohammad	Ridwan,	“The	Agreement	of	Asset	Separation	in	the	Perspective	of	Maqasid	
al-Shariah,”	Waraqat:	Jurnal	Ilmu-Ilmu	Keislaman	9,	no.	2	(2024):	155-165. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

84	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Pada	akhirnya,	artikel	ini	diharapkan	memberikan	kontribusi	penting	baik	secara	

teoritis	maupun	praktis.	 Secara	 teoritis,	 penelitian	 ini	memperkaya	wacana	mengenai	

penerapan	maqāṣid	al-sharī‘ah	dalam	hukum	keluarga	kontemporer,	khususnya	dalam	

isu	 yang	 jarang	 dibahas	 seperti	 harta	 bersama.	 Secara	 praktis,	 penelitian	 ini	 dapat	

membantu	hakim	dalam	merumuskan	putusan	yang	lebih	adil,	konsisten,	dan	responsif,	

karena	 menawarkan	 perspektif	 nilai	 yang	 lebih	 terstruktur	 dalam	 menentukan	

pembagian	 harta	 bersama,	 terutama	 dalam	 kondisi	 ketimpangan	 ekonomi	 atau	

ketidakjelasan	kontribusi	dalam	rumah	tangga.	

2. METODE	PENELITIAN	

Penelitian	ini	menggunakan	jenis	penelitian	hukum	normatif	yang	berfokus	pada	

kajian	 terhadap	 norma,	 prinsip,	 serta	 doktrin	 hukum	 yang	 berkaitan	 dengan	

penyelesaian	 harta	 bersama	 pasca	 perceraian	 dalam	 perspektif	 maqasid	 al-syari‘ah.	

Pendekatan	normatif	relevan	karena	penelitian	ini	tidak	meneliti	perilaku	empiris	pelaku	

hukum,	 tetapi	 menganalisis	 konstruksi	 hukum	 yang	 terdapat	 dalam	 peraturan	

perundang-undangan,	literatur	fikih,	serta	teori	maqasid.9	Dengan	demikian,	penelitian	

ini	bertujuan	membangun	argumentasi	hukum	yang	bersifat	konseptual	dan	sistematis	

berdasarkan	sumber-sumber	otoritatif,	terutama	yang	berkaitan	dengan	maqasid	umum	

dan	hukum	keluarga	Islam.	

Sumber	bahan	hukum	yang	digunakan	terdiri	atas	bahan	hukum	primer,	sekunder,	

dan	 tersier.	 Bahan	 hukum	 primer	 meliputi	 peraturan	 perundang-undangan	 seperti	

Undang-Undang	Nomor	1	Tahun	1974	jo.	Undang-Undang	Nomor	16	Tahun	2019	tentang	

Perkawinan	 serta	 Kompilasi	 Hukum	 Islam	 yang	 mengatur	 ketentuan	 harta	 bersama.	

Bahan	 hukum	 sekunder	 diperoleh	 dari	 karya	 ilmiah	 hukum	 Islam,	 termasuk	 literatur	

maqasid	 klasik,	 serta	 penelitian	 kontemporer	 mengenai	 harta	 bersama	 dan	

yurisprudensi	 Pengadilan	 Agama	 yang	 relevan.	 Bahan	 hukum	 tersier	meliputi	 kamus	

hukum,	 ensiklopedia	 hukum	 Islam,	 dan	 indeks	 jurnal	 yang	 membantu	 penelusuran	

sumber-sumber	ilmiah.	

Pendekatan	 yang	 digunakan	 mencakup	 pendekatan	 konseptual,	 pendekatan	

perundang-undangan,	 dan	 pendekatan	 perbandingan.10	 Pendekatan	 konseptual	

 
9Abdulkadir	Muhammad,	Hukum	dan	Penelitian	Hukum,	(Bandung:	Citra	Aditya	Bakti,	2014),	134.			
10Peter	Mahmud	Marzuki,	Penelitian	Hukum,	(Jakarta:	Kencana,	2011),	95. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

85	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

digunakan	 untuk	 memetakan	 konsep	 maqasid	 umum	 serta	 relevansinya	 terhadap	

penyelesaian	 harta	 bersama.	 Pendekatan	 perundang-undangan	 digunakan	 untuk	

menelaah	 ketentuan	 normatif	mengenai	 harta	 bersama	 yang	 terdapat	 dalam	 regulasi	

Indonesia.	 Sedangkan	 pendekatan	 perbandingan	 mazhab,	 yaitu	 membandingkan	

pandangan	 fikih	 dari	 berbagai	mazhab	 (Hanafi,	Maliki,	 Syafi‘i,	 dan	Hanbali)	mengenai	

kepemilikan	 harta	 dalam	 perkawinan,	 kontribusi	 ekonomi	 istri,	 dan	 dasar	 penetapan	

harta	 bersama.	 Pendekatan	 ini	 penting	 karena	 konsep	 harta	 bersama	 tidak	 dibahas	

secara	 eksplisit	 dalam	 teks	 fikih	 klasik,	 tetapi	 muncul	 dari	 interpretasi	 ulama	

berdasarkan	 ‘urf,	akad,	dan	prinsip	keadilan.	Melalui	perbandingan	mazhab,	penelitian	

dapat	 mengidentifikasi	 kecenderungan	 argumentasi	 fikih	 yang	 paling	 sesuai	 dengan	

maqasid	serta	relevansinya	dalam	konteks	Indonesia.	

Analisis	 bahan	 hukum	 dilakukan	 secara	 deduktif,	 yakni	 dengan	 menurunkan	

kesimpulan	dari	teori	umum	maqasid	menuju	penerapannya	dalam	penyelesaian	harta	

bersama.	 Teknik	 analisis	 yang	 digunakan	 adalah	 content	 analysis	 terhadap	 dokumen	

hukum	 dan	 literatur	 fikih,	 serta	 analisis	 interpretatif	 terhadap	 norma-norma	 yang	

relevan.11	 Dengan	 pendekatan	 ini,	 penelitian	 berupaya	 mengonstruksi	 pemahaman	

ilmiah	yang	dapat	memberikan	landasan	teoritis	dan	praktis	bagi	pengembangan	hukum	

keluarga	 Islam	 di	 Indonesia,	 khususnya	 dalam	 konteks	 penyelesaian	 sengketa	 harta	

bersama	pasca	perceraian.	

3. HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

Konsep	Maqasid	Umum	(Ḥifẓ	al-Dīn,	al-Nafs,	al-‘Aql,	al-Nasl,	wa	al-Māl)	

Secara	 kebahasaan,	 istilah	maqāṣid	 al-syarī‘ah	 tersusun	 dari	 kata	maqāṣid	 yang	

bermakna	 tujuan	 atau	 orientasi,	 dan	 al-syarī‘ah	 yang	 merujuk	 pada	 ketetapan	 serta	

tuntunan	hidup	menurut	agama.	Dengan	penggabungan	kedua	istilah	tersebut,	konsep	

ini	menunjuk	pada	sasaran-sasaran	utama	yang	hendak	diwujudkan	oleh	hukum	Islam.	

Ulama	ushul	kemudian	mengembangkan	definisi	teknis	yang	lebih	mendalam.	Al-Syāṭibī,	

misalnya,	 dalam	 al-Muwāfaqāt	 menjelaskan	 bahwa	 syariat	 diturunkan	 bukan	 hanya	

untuk	 mengatur	 tindakan	 manusia	 secara	 lahiriah,	 tetapi	 juga	 membawa	 nilai-nilai	

kemaslahatan	yang	menuntun	manusia	menuju	kesejahteraan	duniawi	dan	ukhrawi.12	

 
11Johnny	Ibrahim,	Teori	dan	Metodologi	Penelitian	Hukum	Normatif	(Malang:	Bayumedia,	2016),	48-52.	
12Abu	Ishaq	al-Syathibi,	Al-Muwafaqat	fi	Usul	al-Shari‘ah,	231-238. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

86	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Penekanan	 ini	menegaskan	bahwa	hukum	Islam	memuat	dimensi	etis	dan	sosial	yang	

integral,	bukan	sekadar	seperangkat	aturan	legalistik.	

Perhatian	 terhadap	 maqasid	 sebenarnya	 telah	 muncul	 sejak	 periode	 awal	

perkembangan	ilmu	ushul	fikih.	Para	tokoh	seperti	al-Juwaynī,	al-Ghazālī,	dan	Fakhr	al-

Dīn	 al-Rāzī	memberikan	 fondasi	metodologis	 bagi	 gagasan	 ini.	 Dalam	 al-Mustaṣfā,	 al-

Ghazālī	menegaskan	bahwa	seluruh	ketentuan	hukum	Islam	disusun	untuk	menjaga	lima	

elemen	esensial	kehidupan	manusia:	agama,	 jiwa,	akal,	keturunan,	dan	harta.13	Kelima	

unsur	 tersebut	menjadi	 hirarki	 kebutuhan	 dasar	 (al-ḍarūriyyāt	 al-khams)	 yang	 wajib	

dipelihara	 oleh	 setiap	 aturan	 syariat.	 Karena	 itu,	 suatu	 ketentuan	 dianggap	 selaras	

dengan	maqasid	apabila	ia	memperkuat	unsur-unsur	tersebut,	dan	sebaliknya	dianggap	

menyimpang	bila	menimbulkan	kerusakan	atasnya.	

Pada	 era	 kontemporer,	 kajian	 maqasid	 berkembang	 melampaui	 perbincangan	

normatif	dan	berubah	menjadi	kerangka	metodologis	yang	 lebih	 fleksibel	dan	adaptif.	

Yusuf	 al-Qarḍāwī	 menegaskan	 bahwa	 maqasid	 adalah	 “roh”	 bagi	 seluruh	 bangunan	

hukum	 Islam;	 pemahaman	 hukum	 tanpa	 maqasid	 hanya	 menghasilkan	 produk	 yang	

kering	 dan	 terputus	 dari	 nilai	 kemanusiaan.14	 Sementara	 itu,	 Jasser	 Auda	

memformulasikan	pendekatan	baru	melalui	system	theory,	yang	menempatkan	maqasid	

sebagai	 paradigma	 yang	 memungkinkan	 hukum	 Islam	 merespons	 perubahan	 zaman	

secara	konstruktif.15	Pendekatan	ini	menuntut	agar	syariat	dipahami	secara	kontekstual,	

dengan	memperhatikan	relasi	antar	struktur	sosial	dan	dinamika	nilai	global,	sehingga	

prinsip-prinsip	 seperti	 keadilan,	 kemaslahatan,	 dan	 rahmah	 tetap	 menjadi	 orientasi	

utama.	

Di	samping	berfungsi	sebagai	basis	nilai,	maqasid	juga	memainkan	peran	sebagai	

instrumen	metodologis	dalam	proses	istinbāṭ.	Ketika	ulama	dehadapkan	pada	problem	

baru	 yang	 tidak	dibahas	 secara	 eksplisit	 dalam	 teks,	 prinsip-prinsip	maqasid	menjadi	

acuan	dalam	merumuskan	jawaban	hukum.	Pendekatan	ini	sangat	relevan	dalam	cabang	

hukum	 keluarga,	 yang	 terus	 berkembang	 seiring	 perubahan	 sosial.	 Persoalan	 seperti	

 
13Abu	Ḥamid	al-Ghazali,	Al-Mustaṣfa	min	‘Ilm	al-Uṣhul,	(Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	2011),	79-85.	
14Yusuf	 al-Qarḍawi,	Dirasah	 fī	 Fiqh	Maqasid	 al-Syari‘ah:	 Bayna	 al-Maqaṣid	 al-Kulliyyah	 wa	 al-Nuṣuṣ	 al-
Juz’iyyah	(Kairo:	Dar	al-Syuruq,	2016),	12-15.	
15Jasser	 Auda,	 Maqasid	 al-Shariah	 as	 Philosophy	 of	 Islamic	 Law:	 A	 Systems	 Approach	 (Herndon:	 The	
International	Institute	of	Islamic	Thought,	2014),	3-14.  



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

87	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

pembagian	peran	dalam	rumah	tangga,	relasi	keadilan	gender,	atau	problem	perceraian	

dan	harta	bersama	membutuhkan	pembacaan	syariat	yang	mempertimbangkan	tujuan	

moral	 dan	 kemaslahatan	 yang	 hendak	 diwujudkan	 oleh	 hukum	 Islam.16	 Dengan	

demikian,	 maqasid	 berfungsi	 sebagai	 mekanisme	 penyaring	 yang	 memastikan	 agar	

hukum	tidak	berhenti	pada	formalitas	prosedural.	

Pada	 titik	 ini,	 maqasid	 al-syarī‘ah	 dapat	 dipahami	 sebagai	 inti	 orientasi	 hukum	

Islam	yang	menghubungkan	antara	teks	wahyu	dengan	realitas	kehidupan.	 Ia	menjadi	

jembatan	epistemologis	yang	menjaga	agar	ketentuan	fikih	tetap	relevan	dalam	konteks	

modern	tanpa	kehilangan	dasar	teologisnya.	Dalam	ranah	hukum	keluarga,	pendekatan	

maqasid	dapat	mengarahkan	pembentukan	dan	penerapan	hukum	yang	lebih	responsif	

dan	manusiawi,	sehingga	penyelesaian	masalah	seperti	harta	bersama	pasca	perceraian	

dapat	 dilakukan	 dengan	 mempertimbangkan	 nilai	 keadilan	 dan	 kemaslahatan	 yang	

menjadi	tujuan	utama	syariat.17	

Analisis	Harta	Bersama	dalam	Fikih	dan	KHI	

Konsep	 harta	 bersama	 dalam	 hukum	 keluarga	 Indonesia	merupakan	 konstruksi	

hukum	modern	yang	 tidak	ditemukan	 secara	 eksplisit	 dalam	 fikih	klasik.	Dalam	 fikih,	

perkawinan	 tidak	 secara	 otomatis	 menciptakan	 peleburuan	 harta	 suami	 dan	 istri;	

masing-masing	 memiliki	 hak	 milik	 individual	 berdasarkan	 asas	 al-milk	 al-tāmm	

(kepemilikan	sempurna).18	Kepemilikan	hanya	dapat	berpindah	melalui	sebab	tertentu	

seperti	akad,	waris,	hibah,	atau	kerja	sama	(syirkah).19	Oleh	karena	itu,	perolehan	harta	

oleh	 salah	 satu	 pasangan	 selama	 perkawinan	 tetap	 berada	 pada	 domain	 kepemilikan	

pribadinya	 menurut	 fikih	 klasik,	 kecuali	 terdapat	 kontribusi	 atau	 kesepakatan	 yang	

mengubahnya.20	Perbedaan	mendasar	antara	konsep	fikih	dan	hukum	positif	Indonesia	

ini	menunjukkan	 adanya	 transformasi	 epistemologis	 dalam	 hukum	 keluarga	modern,	

yaitu	 pergeseran	 dari	 konsep	 individualistik	 menuju	 pola	 kolektif	 untuk	 melindungi	

keadilan	ekonomi	dalam	rumah	tangga.	

 
16Mohammad	Hashim	Kamali,	“Maqasid	al-Shariah	and	Ijtihad	as	Instruments	of	Civilizational	Renewal:	A	
Methodological	Perspective,”	Islam	and	Civilisational	Renewal	2,	no.	2	(2011):	245-271.	
17Ahmad	al-Raysuni,	Nazariyyat	al-Maqaṣid	 ‘inda	al-Imam	al-Syatibi	 (Herndon:	International	Institute	of	
Islamic	Thought,	2013),	101-115.	
18Wahbah	al-Zuhaili,	Al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuhu,	Jilid	5,	541.	
19Wahbah	al-Zuhaili,	Al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuhu,	Jilid	5,	545.	
20Saidun,	“Pelembagaan	Harta	Bersama	di	Indonesia	dalam	Perspektif	Hukum	Islam,”	Al-Mabsut	11,	no.	2	
(2017):	1-15. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

88	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Dalam	mazhab	 Syafi‘i,	 yang	 paling	 berpengaruh	 di	 Indonesia,	 perkawinan	 tidak	

dianggap	sebagai	bentuk	syirkah	otomatis.	Imam	al-Nawawī	menegaskan	bahwa	syirkah	

hanya	terbentuk	bila	terdapat	akad	atau	kontribusi	nyata	dari	dua	pihak	yang	bergabung	

dalam	kerja	atau	usaha	bersama.21	Meski	demikian,	ketika	suami	dan	istri	bersama-sama	

menjalankan	 usaha	 atau	 berkontribusi	 dalam	 kegiatan	 ekonomi,	 sebagian	 ulama	

kontemporer	 Syafi'iyyah	 membuka	 ruang	 bagi	 tafsir	 syirkah	 berbasis	 fakta	 sosial.22	

Struktur	 ini	 memberi	 peluang	 untuk	menafsirkan	 kerja	 sama	 domestik	 dan	 ekonomi	

sebagai	 bentuk	 syirkah	 implisit	 yang	 dapat	menjadi	 dasar	 pembagian	 harta	 bersama.	

Namun	 secara	klasik,	 jika	 tidak	 ada	 indikasi	 kontribusi,	 kepemilikan	 tetap	dipisahkan	

secara	tegas.	

Mazhab	Hanafi	memiliki	struktur	argumentasi	yang	sedikit	lebih	fleksibel.	Mereka	

mengakui	 konsep	 syirkah	 al-abdān,	 yaitu	 kerja	 sama	 berdasarkan	 tenaga,	 yang	

memungkinkan	dua	pihak	berserikat	berdasarkan	kontribusi	non-modal.	Dalam	konteks	

keluarga,	 beberapa	 fuqaha	 Hanafiyah	 kontemporer	 mengembangkan	 argumentasi	

bahwa	 kontribusi	 istri	 dalam	 bentuk	 pekerjaan	 domestik	 yang	memungkinkan	 suami	

berproduksi	 di	 ruang	 publik	 dapat	 dipandang	 sebagai	 bentuk	 kontribusi	 yang	

meniscayakan	 syirkah.	 Meskipun	 demikian,	 pandangan	 ini	 bersifat	 interpretatif	 dan	

bukan	ajaran	Hanafi	klasik,	yang	tetap	berpegang	bahwa	perkawinan	bukan	sebab	legal	

terbentuknya	syirkah.23	

Mazhab	 Malikiyah	 memberikan	 warna	 yang	 berbeda	 karena	 mereka	 memiliki	

prinsip	bahwa	adat	yang	berlaku	di	suatu	masyarakat	dapat	menjadi	dasar	hukum	selama	

tidak	bertentangan	dengan	syariah.	Pendekatan	ini	memberi	legitimasi	bagi	masyarakat	

yang	 mengenal	 pembagian	 harta	 perkawinan	 berdasarkan	 adat,	 seperti	 beberapa	

masyarakat	 Nusantara.	 Karena	 itu,	 sebagian	 cendekiawan	 hukum	 Islam	 modern	

menggunakan	mazhab	Maliki	sebagai	justifikasi	integrasi	nilai	adat	dalam	pembentukan	

konsep	 harta	 bersama	 di	 Indonesia.	 Dalam	 konteks	 kontemporer,	 pendekatan	 Maliki	

 
21Al-Nawawi,	Al-Majmu‘	Sharḥ	al-Muhadhdhab,	 Jilid	 	XIII	(Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	2018),	190–
195.	
22Muhammad	Salim	Mahmudi,	“Harta	Bersama	dalam	Perspektif	Hukum	Islam	dan	Hukum	Positif,”		Mimbar	
Akademika	7,	no.	2		(2022):	1-19.	
23Risky,	 	 “Konsep	Pembagian	Harta	Bersama	Menurut	Hukum	 Islam	dan	Undang-Undang	Perkawinan,”	
Lentera	2,	no.		1	(2020):	63-74. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

89	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

memberikan	 landasan	 epistemologis	 bagi	 penerimaan	 harta	 bersama	 sebagai	 norma	

yang	sah	secara	syariah,	selama	bertujuan	mewujudkan	kemaslahatan.	

Mazhab	Hanbali	sejalan	dengan	Syafi‘i	dalam	hal	bahwa	kepemilikan	suami	dan	istri	

tetap	 terpisah	 kecuali	 ada	 indikasi	 syirkah.	 Ibn	Qudāmah	menegaskan	bahwa	 syirkah	

hanya	terjadi	jika	ada	kontribusi	atau	transaksi	yang	jelas.24	Akan	tetapi,	ulama	Hanbali	

modern	 termasuk	mereka	 yang	merujuk	 pada	 prinsip	maslahah	mursalah	 cenderung	

memberikan	 ruang	 yang	 lebih	 besar	 bagi	 rekonstruksi	 hukum	 keluarga	 berdasarkan	

pertimbangan	keadilan,	perlindungan	istri,	dan	stabilitas	keluarga.25	Dengan	demikian,	

mazhab	Hanbali	menyediakan	basis	teoretis	bagi	pendekatan	maqasidi	dalam	pembagian	

harta	bersama.	

Ketika	berhadapan	dengan	sistem	hukum	Indonesia,	terlihat	adanya	jarak	normatif	

antara	fikih	klasik	dan	hukum	positif.	UU	Perkawinan	Pasal	35	secara	tegas	menyatakan	

bahwa	semua	harta	yang	diperoleh	selama	perkawinan	menjadi	harta	bersama,	 tanpa	

mempersoalkan	 siapa	 yang	 bekerja	 atau	 siapa	 yang	 berkontribusi	 lebih	 besar.26	 KHI	

memantapkan	norma	ini	dalam	Pasal	85-97	dengan	memperluas	definisi	harta	bersama	

sebagai	segala	bentuk	perolehan	yang	didapat	setelah	akad	perkawinan,	baik	oleh	suami	

maupun	istri.	Dengan	demikian,	harta	bersama	di	Indonesia	bersifat	otomatis	dan	tidak	

mensyaratkan	akad	syirkah	sebagaimana	struktur	fikih.	Ini	menandakan	bahwa	hukum	

nasional	 mengadopsi	 pendekatan	 “komunalistik-minimalis”	 yakni	 harta	 bersama	 ada	

karena	pernikahan,	bukan	karena	kontribusi.	

Namun	dalam	 implementasi,	 pengadilan	agama	 tidak	 selalu	menerapkan	prinsip	

pembagian	 50:50	 secara	 kaku.	 Studi	 empiris	 menunjukkan	 bahwa	 beberapa	 putusan	

mempertimbangkan	 kontribusi	 istri	 atau	 suami	 sebagai	 pertimbangan	 keadilan.27	

Pendekatan	 ini	 selaras	 dengan	 transformasi	 dari	 formal	 justice	 ke	 substantive	 justice,	

yaitu	perubahan	orientasi	hukum	dari	sekadar	mengikuti	teks	normatif	menuju	keadilan	

yang	mempertimbangkan	dinamika	 relasi	 ekonomi	dalam	keluarga.	Dengan	demikian,	

praktik	 peradilan	 agama	 Indonesia	 menempatkan	 konsep	 harta	 bersama	 sebagai	

 
24Ibn	Qudamah,	Al-Mughni,	Jilid	V	(Beirut:	Dar	al-Fikr,	2010),	25.	
25Jasser	Auda,	Maqasid	al-Shariah	as	Philosophy	of	Islamic	Law:	A	Systems	Approach,	25.	
26Republik	Indonesia,	Undang-Undang	No.	1	Tahun	1974	tentang	Perkawinan,	Pasal	35.	
27Eka	Ristianawati,	“Joint	Property	Distribution	upon	Divorce	Reviewed	from	the	Contribution	of	Husband	
and	Wife	in	the	Household,”	Walisongo	Law	Review	3,	no.	1	(2021):	1-20. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

90	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

struktur	 hibrida	 antara	 norma	 positif,	 interpretasi	 fikih,	 dan	 pencarian	 keadilan	

kontekstual.	

Jika	dilihat	dari	perspektif	maqasid	al-shariah,	konstruksi	harta	bersama	memiliki	

dasar	normatif	yang	kuat.	Konsep	ini	melindungi	hifz	al-mal	(perlindungan	harta)	dengan	

memastikan	pihak	yang	secara	ekonomi	lebih	lemah	tidak	mengalami	kerugian	setelah	

perceraian.	Di	sisi	lain,	konsep	ini	juga	memenuhi	hifz	al-nasl	karena	stabilitas	ekonomi	

keluarga	 sering	 kali	 berkaitan	 dengan	 keberlanjutan	 pengasuhan	 dan	 kesejahteraan	

anak.	Pendekatan	maqasidi	memberikan	 justifikasi	 bahwa	 sekalipun	 fikih	klasik	 tidak	

mengenal	harta	bersama	otomatis,	penerapannya	dalam	konteks	Indonesia	merupakan	

bentuk	tathwīr	al-ahkām	(pengembangan	hukum)	untuk	mencapai	kemaslahatan.	

Dengan	demikian,	 terlihat	 bahwa	konsep	harta	bersama	merupakan	hasil	 dialog	

antara	fikih,	adat,	maqasid,	dan	hukum	positif.	Fikih	klasik	menyediakan	kerangka	dasar	

mengenai	 kepemilikan,	 adat	 nasional	 memberikan	 data	 sosial,	 hukum	 Indonesia	

menyediakan	 struktur	 normatif	 yang	mengikat,	 dan	maqasid	menyediakan	 legitimasi	

filosofisnya.	Model	integratif	ini	mencerminkan	karakter	hukum	keluarga	Indonesia	yang	

bersifat	pluralistik,	adaptif,	dan	responsif	terhadap	perubahan	sosial	tanpa	melepaskan	

rujukan	normatif	Islam.	

Studi	Kasus:	Kontribusi	Finansial	dan	Domestik	Istri	

Dalam	praktik	penyelesaian	sengketa	harta	bersama	pasca	perceraian,	persoalan	

kontribusi	 istri,	 baik	 dalam	 bentuk	 kontribusi	 finansial	 langsung	 maupun	 kontribusi	

domestik	 tidak	 berbayar,	 selalu	 menjadi	 titik	 kritis	 yang	 menentukan	 arah	 keadilan	

substansial.	Pengamatan	yuridis	atas	sejumlah	putusan	dan	kajian	empiris	di	Indonesia	

menunjukkan	 dua	 pola	 besar:	 pengadilan	 yang	 mengandalkan	 pembagian	 otomatis	

(default	rule)	sesuai	KHI/UU,	dan	pengadilan	yang	mulai	mengaplikasikan	pendekatan	

kontributif	 untuk	menilai	 proporsi	 pembagian	 berdasarkan	 sumbangsih	 relatif	 kedua	

pihak.28	Dalam	model	pertama,	seluruh	perolehan	masa	perkawinan	dianggap	bersama	

dan	 pembagian	 masing-masing	 separuh	 lazim	 dijadikan	 solusi	 cepat	 ketika	 bukti	

kontribusi	 spesifik	 tidak	 diajukan;	 model	 ini	 menawarkan	 kepastian	 formal	 namun	

seringkali	mengabaikan	realitas	bahwa	beban	reproduksi	dan	pekerjaan	domestik,	yang	

 
28Dito	Rizal,	Anggun	Lestari	Suryamizon,	dan	Jasman	Nazar,	“Pertimbangan	Hakim	terhadap	Pembagian	
Harta	Persama	dalam	Perceraian	pada	Putusan	Nomor	24/Pdt.G/2019/PA.Bkt,”	Sakato:	Law	Journal	1,	no.	
1	(2023):	162-169.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

91	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

mayoritas	 ditanggung	 istri	 turut	 mendukung	 kemampuan	 ekonomi	 suami	 untuk	

menghasilkan	 pendapatan.29	 Oleh	 karenanya,	 sejumlah	 peneliti	 menilai	 bahwa	

pembagian	semata-mata	berdasarkan	waktu	pernikahan	tanpa	penyesuaian	kontribusi	

berpotensi	menghasilkan	ketidakadilan	ekonomi	bagi	 istri	non-pekerja	atau	 istri	yang	

berkontribusi	dominan	secara	non-finansial.30	

Pendekatan	 kedua,	 yang	 semakin	 terlihat	 dalam	 yurisprudensi	 dan	 literatur	

kontemporer,	menempatkan	perhitungan	kontribusi	sebagai	faktor	penentu;	kontribusi	

finansial	 langsung	 (gaji,	 modal	 usaha)	 jelas	 menjadi	 bukti	 kuat,	 tetapi	 kontribusi	

domestik	 (perawatan	 anak,	 pengurus	 rumah	 tangga,	 dukungan	 emosional,	 kerja	 tak	

berbayar)	 juga	mulai	dipertimbangkan	sebagai	pengurang	beban	yang	memungkinkan	

pihak	 lain	 bekerja	 dan	memperoleh	 penghasilan.	 Studi	 lapangan	 di	 beberapa	wilayah	

Indonesia	menemukan	bahwa	hakim	akan	lebih	fleksibel	menyesuaikan	pembagian	bila	

penggugat	 mampu	 memaparkan	 bukti	 nyata	 kontribusi,	 misalnya	 pembukuan	 usaha	

keluarga,	 kesaksian,	 atau	 bukti	 pengorbanan	 waktu	 yang	 memungkinkan	 suami	

berbisnis,	 sehingga	 pembagian	 proporsional	 dapat	 diterapkan	 untuk	 merefleksikan	

keadilan	 distributif.31	 Namun,	 tantangannya	 nyata:	 kontribusi	 domestik	 sulit	 diukur	

secara	kuantitatif	sehingga	membutuhkan	standar	pembuktian	yang	lebih	berorientasi	

pada	konteks	(testimoni,	kronologi	kegiatan	rumah	tangga,	bukti	 tidak	bekerja	karena	

mengasuh	anak),	dan	tanpa	standar	ini	banyak	istri	dirugikan.	

Perselisihan	rumah	tangga	akibat	tekanan	ekonomi,	serta	perubahan	peran	kerja	

yang	 menempatkan	 sebagian	 istri	 pada	 posisi	 ekonomi	 aktif	 atau	 sebaliknya,	

menunjukkan	peningkatan,	hal	ini	memengaruhi	bukti	kontribusi	saat	perceraian.	Dalam	

hal	 ini,	 direkomendasikan	agar	pengadilan	mengadopsi	 instrumen	evaluasi	kontribusi	

yang	 lebih	 komprehensif,	 seperti	 checklist	 kontribusi	 finansial	 dan	 non-finansial,	

mekanisme	 penilaian	 saksi	 ahli	 sosial/psikolog,	 atau	 penafsiran	 pro-maslahat	 untuk	

menghindari	keputusan	yang	hanya	berbasis	formalitas	hukum.32	

 
29Eka	Ristianawati,	“Joint	Property	Distribution	upon	Divorce	Reviewed	from...,	1-20.	
30Rosdalina	Bukido	dan	Siti	Aminah,	“Is	Islamic	Family	Law	Fair	for	Women	Not	Working	After	Divorce?”	
Antmind	Review:	Journal	of	Sharia	and	Legal	Ethics	1,	no.	2	(2024):	51-59.	
31Siti	Nurmila	dan	Husnatul	Mahmudah,	“Analisis	terhadap	Pembagian	Harta	Bersama	pada...,		161-170.	
32Imelda	Hutasoit,	dkk.	“Analysis	of	the	Causes	and	Impacts	of	Divorce	in	Wonogiri	Regency	Central	Java	
Province,”	Jurnal	Konstituen	6,	no.	1	(2024):	35-56. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

92	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Dari	perspektif	hukum	Islam	dan	maqasid,	argumentasi	pro-kontribusi	mendapat	

dukungan	normatif:	memperhitungkan	kontribusi	domestik	adalah	wujud	perlindungan	

ḥifẓ	 al-māl	 dan	 ḥifẓ	 al-nasl,	 karena	 mendistribusikan	 hasil	 perkawinan	 tanpa	

mempertimbangkan	 jasa	 reproduktif	 berisiko	 menelantarkan	 anak	 dan	 melemahkan	

daya	hidup	pihak	yang	secara	ekonomi	lemah.	Hal	ini	mendasari	tuntutan	akademik	agar	

implementasi	KHI	dan	praktik	peradilan	agama	lebih	peka	terhadap	dimensi	maqāsidi	

sehingga	putusan	tidak	sekadar	administratif	tetapi	juga	substantif	dan	berkeadilan.	

Meski	 terdapat	 dukungan	 teoritis	 dan	 dorongan	 praktis,	 hambatan	 prosedural	

tetap	 signifikan,	 perlunya	 pembaruan	 aturan	 pembuktian	 di	 pengadilan	 agama,	

peningkatan	 akses	 bukti	 elektronik/keuangan,	 serta	 pelatihan	 hakim	 dalam	 menilai	

bukti	 kontribusi	 non-moneter.	 Selain	 itu,	 perlunya	pedoman	Surat	Edaran	Mahkamah	

Agung	 yang	 lebih	 spesifik	 mengenai	 penilaian	 kontribusi	 telah	 muncul	 sebagai	

rekomendasi	berulang	di	 jurnal-jurnal	kajian	hukum	keluarga	Indonesia,	agar	putusan	

menjadi	lebih	seragam	dan	terukur.33	

Akhirnya,	studi	kasus	empiris	menunjukkan	bahwa	ketika	hakim	secara	eksplisit	

mempertimbangkan	kontribusi	domestik,	hasil	pembagian	cenderung	lebih	berkeadilan	

dalam	pengertian	maqāsidi.	Pasangan	yang	 semula	 tampak	dirugikan	oleh	pembagian	

otomatis	 akhirnya	memperoleh	 kompensasi	 lebih	 besar	 atau	 akses	 terhadap	 sumber	

daya	 anak.	 Ini	 memperlihatkan	 bahwa	 pengintegrasian	 bukti	 kontribusi,	 meskipun	

teknisnya	rumit,	bukan	hanya	mungkin	secara	yuridis	tetapi	juga	patut	dijadikan	praktik	

standar	untuk	mengaktualisasikan	tujuan	syariah	dalam	hukum	keluarga	modern.	

Keadilan	Proporsional	dalam	Pembagian	Aset	

Keadilan	proporsional	dalam	pembagian	aset	merupakan	isu	yang	semakin	penting	

dalam	penyelesaian	sengketa	harta	bersama	di	peradilan	agama.	Kompilasi	Hukum	Islam	

(KHI)	memang	menyediakan	landasan	dasar	mengenai	harta	bersama,	namun	sifatnya	

yang	 umum	 dan	minim	 parameter	 praktis	membuat	 ruang	 interpretasi	 hakim	 sangat	

luas.	 Dalam	 konteks	 inilah,	 pendekatan	 maqāṣid	 al-sharī‘ah,	 terutama	 kerangka	 al-

kulliyāt	 al-khams	 memberikan	 orientasi	 normatif	 untuk	 memastikan	 bahwa	 putusan	

hakim	 tidak	hanya	 legalistik,	 tetapi	 juga	 responsif	 terhadap	kemaslahatan	para	pihak.	

 
33Fajar	 Ronal	 Harry	 Pasaribu	 dan	 Zainal	 Arifin	 Hoesein,	 “Kajian	 Komparatif	 terhadap	 Pengaturan	 dan	
Pembagian	Harta	Bersama	dalam	Perkawinan	Menurut	Hukum	Islam	dan	Kitab	Undang-Undang	Hukum	
Perdata,”	Judge:	Jurnal	Hukum	6,	no.	4	(2025):	125-139.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

93	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Konsep	 maqāṣid	 mengarahkan	 pembagian	 aset	 agar	 tidak	 jatuh	 pada	 pembagian	

matematis	 semata,	 tetapi	 mempertimbangkan	 perlindungan	 hak,	 kebutuhan,	 dan	

kerentanan	sosial	yang	menyertai	proses	perceraian.	

Salah	satu	maqāṣid	penting	dalam	pembagian	aset	adalah	ḥifẓ	al-māl	(perlindungan	

harta).	Melalui	perspektif	ini,	harta	bersama	tidak	sekadar	dilihat	sebagai	objek	sengketa,	

tetapi	 sebagai	 instrumen	 kesejahteraan	 kedua	 pihak	 pascaperceraian.	 Literatur	 fikih	

modern	menyatakan	bahwa	ḥifẓ	al-māl	tidak	terbatas	pada	menjaga	kepemilikan,	tetapi	

juga	mencakup	distribusi	yang	adil	untuk	mencegah	dominasi	satu	pihak	dan	kerugian	

yang	tidak	proporsional.	Karena	itu,	pembagian	proporsional	sepeprti	60:40	atau	55:45	

dapat	 dibenarkan	 sebagai	 bentuk	 perlindungan	 atas	 harta	 dan	 hak	 pihak	 yang	

kontribusinya	 lebih	 besar,	 baik	 kontribusi	 materiil	 maupun	 domestik.	 Hal	 ini	 sejalan	

dengan	 pandangan	 Ibn	 ‘Āshūr	 bahwa	 al-‘adālah	 dalam	 maqāṣid	 tidak	 selalu	 berarti	

kesetaraan	numerik,	melainkan	kesesuaian	antara	hak	dan	kontribusi.34	

Perspektif	 ḥifẓ	 al-nafs	 dan	 ḥifẓ	 al-‘aql	 juga	 memberikan	 landasan	 penting.	

Perempuan	yang	keluar	dari	perkawinan	sering	kali	berada	pada	posisi	ekonomi	lebih	

rentan,	terutama	ketika	ia	selama	bertahun-tahun	berkontribusi	melalui	kerja	domestik	

yang	 tidak	 mendapat	 balasan	 materiil.	 Perempuan	 yang	 tidak	 menerima	 pembagian	

harta	 memadai	 lebih	 rentan	 mengalami	 penurunan	 kesejahteraan	 drastis	 setelah	

perceraian.35	Dari	sudut	maqāṣid,	melindungi	aspek	nafs	(kelangsungan	hidup)	dan	‘aql	

(stabilitas	mental)	mengharuskan	hakim	untuk	menilai	tidak	hanya	kontribusi	finansial,	

tetapi	 juga	 kerja	 reproduktif,	 pengasuhan	 anak,	 dan	 pengelolaan	 rumah	 tangga	 yang	

menopang	produktivitas	suami.	Pembagian	50:50	dalam	kasus	demikian	bukan	sekadar	

praktik	umum,	tetapi	pemenuhan	maqāṣid	untuk	menjaga	kelangsungan	hidup	salah	satu	

pihak	yang	secara	struktural	lebih	lemah.	

Di	 sisi	 lain,	 maqāṣid	 ḥifẓ	 al-nasl	 menekankan	 pentingnya	 stabilitas	 keluarga	

pascaperceraian,	terutama	bila	masih	terdapat	anak.	Putusan	yang	adil	terhadap	harta	

bersama	dapat	mengurangi	konflik	 lanjutan	antara	mantan	pasangan	suami-istri,	yang	

secara	langsung	berdampak	pada	stabilitas	emosional	anak.	Konflik	berkepanjangan	soal	

 
34Ibn	‘Ashur,	Treatise	on	Maqasid	al-Shariah,	trans.	Mohamed	el-Tahir	el-Mesawi	(London:	IIIT,	2006),	92-
94.	
35Siti	Musdah	Mulia,	“Keadilan	Gender	dalam	Penyelesaian	Sengketa	Harta	Bersama,”	Jurnal	Hukum	dan	
Peradilan	5,	no.	2	(2016):	65-78. 



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

94	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

harta	bersama	sering	berimbas	pada	kualitas	pengasuhan	dan	hubungan	anak	dengan	

orang	tua.36	Dengan	demikian,	keadilan	proporsional	bukan	hanya	mengatur	pembagian	

aset,	tetapi	menjaga	keberlanjutan	tatanan	keluarga	pasca-putusnya	perkawinan.	

Pendekatan	 maqāṣid	 juga	 relevan	 ketika	 muncul	 situasi	 moral	 hazard,	 seperti	

penguasaan	sepihak,	penjualan	aset	 tanpa	 izin,	atau	penggunaan	harta	bersama	untuk	

kepentingan	pribadi.	Dalam	kondisi	demikian,	hakim	dapat	menerapkan	pembagian	yang	

tidak	 seimbang	 sebagai	 bentuk	 penegakan	 ḥifẓ	 al-dīn	 dan	 ḥifẓ	 al-māl,	 karena	

ketidakjujuran	 dalam	 pengelolaan	 harta	 merupakan	 pelanggaran	 atas	 amanah	 yang	

dijaga	 oleh	 syariat.	 Ibn	 Qayyim	 menyatakan	 bahwa	 hakim	 boleh	 melakukan	 takhṣīṣ	

(penyesuaian)	 terhadap	 aturan	 umum	 demi	mencegah	 kedzaliman	 atau	 akibat	 buruk	

(mafsadah).37	Di	sinilah	prinsip	maqāṣid	berfungsi	sebagai	legitimasi	bagi	hakim	untuk	

melakukan	rekonstruksi	proporsional	terhadap	pembagian	harta.	

Pada	akhirnya,	keadilan	proporsional	mengarahkan	hakim	untuk	bertindak	sebagai	

mujtahid	maqāṣidī	yang	tidak	hanya	menimbang	teks	hukum,	tetapi	juga	dampak	sosial	

dari	 putusannya.	 Dengan	 menggunakan	 kerangka	 al-kulliyāt	 al-khams,	 hakim	

memastikan	bahwa	putusan	memenuhi	perlindungan	terhadap	harta	(ḥifẓ	al-māl),	jiwa	

(ḥifẓ	al-nafs),	akal	(ḥifẓ	al-‘aql),	keturunan	(ḥifẓ	al-nasl),	dan	agama	(ḥifẓ	al-dīn)	secara	

simultan.	 Kerangka	 komprehensif	 ini	 membuat	 putusan	 lebih	 berorientasi	 pada	

kemaslahatan	 dan	 lebih	 adaptif	 terhadap	 dinamika	 sosial,	 sehingga	 keadilan	

proporsional	 bukan	 hanya	menjadi	 teknis	 pembagian	 aset,	 tetapi	 sebuah	manifestasi	

nilai-nilai	fundamental	syariat	dalam	konteks	modern.	

4. KESIMPULAN	

Pemaknaan	harta	bersama	melalui	pendekatan	maqāṣid	al-sharī‘ah	menunjukkan	

bahwa	 keadilan	 proporsional	 tidak	 dapat	 dilepaskan	 dari	 tujuan	 umum	 syariat	 yang	

menekankan	kemaslahatan,	perlindungan,	dan	keseimbangan	hak.	Kerangka	al-kulliyāt	

al-khams	menegaskan	bahwa	setiap	kebijakan	atau	putusan	mengenai	pembagian	aset	

harus	 menjaga	 keberlangsungan	 hidup	 para	 pihak	 (ḥifẓ	 al-nafs),	 kepemilikan	 dan	

ekonomi	mereka	(ḥifẓ	al-māl),	stabilitas	psikologis	(ḥifẓ	al-‘aql),	kelangsungan	keluarga	

 
36Hasan	Musthofa,	“Dinamika	Harta	Bersama	dan	Dampaknya	terhadap	Relasi	Keluarga,”	Al-Ihkam:	Jurnal	
Hukum	dan	Pranata	Sosial	13,	no.	1	(2018):	156-167.	
37Ibn	Qayyim	al-Jawziyyah,	I‘lam	al-Muwaqqi‘īn,	Jilid	IV	(Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	2011),	337-339.  



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

95	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

(ḥifẓ	 al-nasl),	 serta	 integritas	moral	 dalam	proses	 penyelesaian	 sengketa	 (ḥifẓ	 al-dīn).	

Dengan	dasar	ini,	pembagian	harta	bersama	harus	mempertimbangkan	kontribusi	nyata,	

kebutuhan	pascaperceraian,	dan	kondisi	kerentanan	salah	satu	pihak.	

Dengan	 demikian,	 maqāṣid	 umum	 berfungsi	 sebagai	 fondasi	 normatif	 untuk	

menciptakan	 pembagian	 harta	 yang	 proporsional	 dan	 berkeadilan.	 Pendekatan	 ini	

memberi	ruang	bagi	hakim	untuk	melihat	realitas	sosial,	serta	menerjemahkannya	dalam	

putusan	yang	lebih	humanis	dan	responsif.	Melalui	orientasi	maqāṣid,	keadilan	tidak	lagi	

sekedar	 formula	 tetap,	 tetapi	prinsip	dinamis	yang	memastikan	bahwa	harta	bersama	

benar-benar	 menjadi	 instrumen	 kesejahteraan	 bagi	 kedua	 pihak	 setelah	 berakhirnya	

perkawinan.	

5. DAFTAR	PUSTAKA	

Abdulkadir	 Muhammad.	 Hukum	 dan	 Penelitian	 Hukum.	 Bandung:	 Citra	 Aditya	 Bakti,	

2014.	

Ahmad,	 al-Raysuni.	 Nazariyyat	 al-Maqaṣid	 ‘inda	 al-Imam	 al-Syatibi.	 Herndon:	

International	Institute	of	Islamic	Thought,	2013.	

Auda,	 Jasser.	 Maqasid	 al-Shariah	 as	 Philosophy	 of	 Islamic	 Law:	 A	 Systems	 Approach.	

Herndon:	The	International	Institute	of	Islamic	Thought,	2014.	

Badan	Peradilan	Agama.	Laporan	Tahunan	Perkara	Perdata	Agama.	Jakarta:	Mahkamah	

Agung	RI,	2023.	

Bukido,	Rosdalina,	dan	Siti	Aminah.	“Is	Islamic	Family	Law	Fair	for	Women	Not	Working	

After	Divorce?”	Antmind	Review:	Journal	of	Sharia	and	Legal	Ethics	1,	no.	2	(2024):	

51–59.	

Dito	 Rizal,	 Anggun	 Lestari	 Suryamizon,	 dan	 Jasman	 Nazar.	 “Pertimbangan	 Hakim	

terhadap	 Pembagian	 Harta	 Persama	 dalam	 Perceraian	 pada	 Putusan	 Nomor	

24/Pdt.G/2019/PA.Bkt.”	Sakato:	Law	Journal	1,	no.	1	(2023):	162–169.	

Eka	 Ristianawati.	 “Joint	 Property	 Distribution	 upon	 Divorce	 Reviewed	 from	 the	

Contribution	of	Husband	and	Wife	in	the	Household.”	Walisongo	Law	Review	3,	no.	

1	(2021):	1–20.	

Fajar	 Ronal	 Harry	 Pasaribu	 dan	 Zainal	 Arifin	 Hoesein.	 “Kajian	 Komparatif	 terhadap	

Pengaturan	 dan	 Pembagian	 Harta	 Bersama	 dalam	 Perkawinan	Menurut	 Hukum	

Islam	dan	Kitab	Undang-Undang	Hukum	Perdata.”	 Judge:	 Jurnal	Hukum	6,	 no.	 4	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

96	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

(2025):	125–139.	

Ghazali,	Abu	Ḥamid	al-.	Al-Mustaṣfa	min	‘Ilm	al-Uṣhul.	Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	

2011.	

Hutasoit,	 Imelda,	 dkk.	 “Analysis	 of	 the	 Causes	 and	 Impacts	 of	 Divorce	 in	 Wonogiri	

Regency	Central	Java	Province.”	Jurnal	Konstituen	6,	no.	1	(2024):	35–56.	

Ibn	‘Ashur.	Treatise	on	Maqasid	al-Shariah.	Translated	by	Mohamed	el-Tahir	el-Mesawi.	

London:	IIIT,	2006.	

Ibn	Qayyim	al-Jawziyyah.	I‘lam	al-Muwaqqi‘īn.	Jilid	IV.	Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	

2011.	

Ibn	Qudamah.	Al-Mughni.	Jilid	V.	Beirut:	Dar	al-Fikr,	2010.	

Ibrahim,	Johnny.	Teori	dan	Metodologi	Penelitian	Hukum	Normatif.	Malang:	Bayumedia,	

2016.	

Indonesia.	Undang-Undang	No.	1	Tahun	1974	tentang	Perkawinan.	

Kamali,	 Mohammad	 Hashim.	 “Maqasid	 al-Shariah	 and	 Ijtihad	 as	 Instruments	 of	

Civilizational	 Renewal:	 A	 Methodological	 Perspective.”	 Islam	 and	 Civilisational	

Renewal	2,	no.	2	(2011):	245–271.	

Kurniawan,	M.	Beni.	“Pembagian	Harta	Bersama	Ditinjau	dari	Besaran	Kontribusi	Suami-

Istri	dalam	Perkawinan.”	Jurnal	Yudisial	11,	no.	1	(2018):	112–130.	

Mahmudi,	Muhammad	Salim.	“Harta	Bersama	dalam	Perspektif	Hukum	Islam	dan	Hukum	

Positif.”	Mimbar	Akademika	7,	no.	2	(2022):	1–19.	

Marzuki,	Peter	Mahmud.	Penelitian	Hukum.	Jakarta:	Kencana,	2011.	

Mulia,	 Siti	 Musdah.	 “Keadilan	 Gender	 dalam	 Penyelesaian	 Sengketa	 Harta	 Bersama.”	

Jurnal	Hukum	dan	Peradilan	5,	no.	2	(2016):	65–78.	

Al-Nawawi,	Al-Majmu‘	Sharḥ	al-Muhadhdhab.	Jilid	XIII.	Beirut:	Dar	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	

2018.	

Nurmila,	 Siti,	 dan	Husnatul	Mahmudah.	 “Analisis	 terhadap	Pembagian	Harta	Bersama	

pada	 Putusan	 Pengadilan	 Agama	 Bima	 Kelas	 1A	 Nomor:	

1467/Pdt.G/2022/PA.Bima.”	Nalar:	Journal	of	Law	and	Sharia	2,	no.	2	(2024):	161–

170.	

Republik	 Indonesia.	 Instruksi	 Presiden	 No.	 1	 Tahun	 1991	 tentang	 Kompilasi	 Hukum	

Islam.	

Risky.	“Konsep	Pembagian	Harta	Bersama	Menurut	Hukum	Islam	dan	Undang-Undang	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

97	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Perkawinan.”	Lentera	2,	no.	1	(2020):	63–74.	

Saputra,	 Edy,	 dan	 Mohammad	 Ridwan.	 “The	 Agreement	 of	 Asset	 Separation	 in	 the	

Perspective	of	Maqasid	al-Shariah.”	Waraqat:	Jurnal	Ilmu-Ilmu	Keislaman	9,	no.	2	

(2024):	155–165.	

Saidun.	“Pelembagaan	Harta	Bersama	di	Indonesia	dalam	Perspektif	Hukum	Islam.”	Al-

Mabsut	11,	no.	2	(2017):	1–15.	

Syathibi,	Abu	Ishaq	al-.	Al-Muwafaqat	fi	Usul	al-Shari‘ah.	Juz	II.	Beirut:	Dar	al-Kutub	al-

‘Ilmiyyah,	2015.	

Zuhaili,	Wahbah	al-.	Al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuhu.	Jilid	5.	Damaskus:	Dar	al-Fikr,	2010.	


