
AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin																																							E-ISSN	:	3062-9489	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim	
Halaman:	98	-	112	

98	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 
 

 

TUJUAN	KHUSUS	HUKUM	ISLAM	DALAM	KEWAJIBAN	NAFKAH	SUAMI:	
PENDEKATAN	NORMATIF	TERHADAP	PERLINDUNGAN	HAK	EKONOMI	

PEREMPUAN	
	 	 Muhammad	Jamaludin	Faiz1,	Nuril	Khasyi’in2	

Universitas	Islam	Negeri	Antasari	Banjarmasin	1,2	
Email:	muhammadjamaludinfaiz@gmail.com1,	nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2		

Keywords	 Abstract	
	
Maintenance	(Nafaqah),	
Islamic	Family	Law,	
Maqasid	al-Shari‘ah,	
Economic	Protection.	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
Nafkah,	Hukum	Keluarga	
Islam,	Maqasid	al-
Shari‘ah,	Perlindungan	
Ekonomi.	
	
	
	
	
	
	

	
This	study	analyzes	the	concept	of	nafaqah	(maintenance)	in	Islamic	
family	law	as	a	fundamental	instrument	that	reflects	the	maqasid	al-
shari‘ah	orientation	 in	preserving	the	continuity	and	stability	of	 the	
family	institution.	Through	a	normative	legal	approach,	this	research	
examines	 the	 structure	 of	 maintenance	 obligations	 by	 exploring	
primary	sources	of	the	Sharia,	including	the	Qur’an,	hadith,	classical	
fiqh,	 and	modern	 regulations,	 and	 integrates	 them	with	 conceptual	
findings	from	contemporary	academic	literature.	The	analysis	shows	
that	maintenance	is	positioned	not	merely	as	an	individual	obligation	
of	 the	 husband,	 but	 as	 a	 Sharia-based	 mechanism	 that	 carries	 a	
protective	function	for	three	essential	objectives:	the	protection	of	life	
(hifz	 al-nafs),	 the	 protection	 of	 lineage	 (hifz	 al-nasl),	 and	 the	
protection	 of	 property	 (hifz	 al-mal).	 This	 study	 affirms	 that	 the	
obligation	of	maintenance	 is	 a	direct	manifestation	of	 Islamic	 legal	
construction	oriented	toward	public	welfare	(maslahah),	and	remains	
relevant	as	a	 legitimizing	basis	 for	positive	 legal	norms	that	govern	
and	 enforce	 the	 distribution	 of	 economic	 responsibilities	within	 the	
household.	 Thus,	 maintenance	 possesses	 strategic	 value	 as	 both	 a	
juridical	 and	 moral	 instrument	 in	 realizing	 a	 stable,	 just	 family	
structure	that	aligns	holistically	with	the	objectives	of	the	Sharia.	
	
Penelitian	 ini	 menganalisis	 konsep	 nafkah	 dalam	 hukum	 keluarga	
Islam	 sebagai	 instrumen	 fundamental	 yang	merefleksikan	 orientasi	
maqasid	 al-shari‘ah	 dalam	 menjaga	 keberlanjutan	 dan	 stabilitas	
institusi	keluarga.	Melalui	pendekatan	hukum	normatif,	penelitian	ini	
mengkaji	 struktur	 kewajiban	 nafkah	 dengan	 menelaah	 sumber-
sumber	 primer	 syariat	 termasuk	al-Qur’an,	 hadis,	 fikih	 klasik,	 serta	
regulasi	 modern	 dan	 memadukannya	 dengan	 temuan-temuan	
konseptual	 dari	 literatur	 akademik	 kontemporer.	 Hasil	 analisis	
menunjukkan	 bahwa	 nafkah	 tidak	 hanya	 diposisikan	 sebagai	
kewajiban	 individual	suami,	 tetapi	 sebagai	mekanisme	syariat	yang	
memiliki	 fungsi	protektif	terhadap	tiga	tujuan	utama:	perlindungan	
jiwa	 (hifz	 al-nafs),	 perlindungan	 keturunan	 (hifz	 al-nasl),	 dan	
perlindungan	harta	 (hifz	al-mal).	Penelitian	 ini	menegaskan	bahwa	
kewajiban	 nafkah	 menjadi	 manifestasi	 langsung	 dari	 konstruksi	
hukum	 Islam	 yang	 berorientasi	 pada	 kemaslahatan,	 serta	 relevan	
dalam	 memberi	 dasar	 legitimasi	 bagi	 norma	 hukum	 positif	 untuk	
mengatur	 dan	 menegakkan	 distribusi	 tanggung	 jawab	 ekonomi	
dalam	 rumah	 tangga.	 Dengan	 demikian,	 nafkah	 memiliki	 nilai	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
mailto:muhammadjamaludinfaiz@gmail.com1
mailto:nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2


AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

99	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

strategis	 sebagai	 instrumen	 yuridis	 sekaligus	 moral	 dalam	
mewujudkan	keluarga	yang	stabil,	berkeadilan,	dan	sejalan	dengan	
tujuan	syariat	secara	holistik.	

	 	

1. PENDAHULUAN	

Kewajiban	nafkah	yang	dibebankan	kepada	suami	merupakan	salah	satu	 fondasi	

paling	 mendasar	 dalam	 sistem	 hukum	 keluarga	 Islam.	 Ketentuan	 ini	 tidak	 hanya	

berfungsi	 sebagai	 mekanisme	 pemenuhan	 kebutuhan	 materiil	 istri,	 tetapi	 juga	

membentuk	struktur	relasi	sosial	yang	menempatkan	tanggung	jawab	ekonomi	sebagai	

bagian	 integral	 dari	 kepemimpinan	 rumah	 tangga.	 Secara	 normatif,	 sumber-sumber	

hukum	 klasik	 menegaskan	 bahwa	 nafkah	 tidak	 dapat	 dipahami	 sebagai	 beban	

transaksional,	melainkan	 sebagai	kewajiban	 syar‘i	 yang	memiliki	 landasan	konseptual	

kuat	 dalam	 al-Qur’an,	 hadis,	 dan	 turats	 fikih.	 Hal	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 kewajiban	

nafkah	 diposisikan	 sebagai	 instrumen	 hukum	 yang	 dirancang	 untuk	 menjaga	

keberlangsungan	 dan	 keharmonisan	 keluarga,	 bukan	 sekadar	 untuk	 memenuhi	

kebutuhan	fisik	semata	(Wahbah,	1985).	

Dalam	 perspektif	 maqasid	 al-syari‘ah,	 kewajiban	 nafkah	 berperan	 dalam	

merealisasikan	 sejumlah	 tujuan	 khusus	 yang	 berkaitan	 dengan	 pemeliharaan	

kemaslahatan	keluarga.	Konsep	hifz	al-mal	memastikan	bahwa	perempuan	memperoleh	

jaminan	 ekonomi	 yang	 layak.	Hifz	 al-nasl	 menegaskan	 pentingnya	 stabilitas	 keluarga	

sebagai	 basis	 keberlanjutan	 keturunan.	 Sedangkan	 hifz	 al-‘ird	 memperlihatkan	

bagaimana	perlindungan	nafkah	berkaitan	dengan	penjagaan	martabat	dan	posisi	sosial	

perempuan.	Oleh	 karena	 itu,	 pembahasan	 tentang	nafkah	 tidak	dapat	 dilepaskan	dari	

analisis	normatif	mengenai	bagaimana	hukum	Islam	mengatur	distribusi	tanggung	jawab	

dan	mekanisme	perlindungan	dalam	struktur	keluarga.	Konstruksi	ini	menuntut	adanya	

pemahaman	yang	tidak	sekadar	tekstual,	tetapi	juga	kontekstual,	sehingga	maqasid	dapat	

berfungsi	sebagai	kerangka	evaluatif	terhadap	implementasi	hukum	dalam	realitas	social	

(Abu	Ishaq,	2003).	

Namun	demikian,	fenomena	melalaikan	nafkah	yang	banyak	terjadi	dalam	praktik	

menunjukkan	adanya	kesenjangan	serius	antara	idealitas	hukum	dan	implementasinya.	

Ketidakmampuan,	 kelalaian,	 atau	 bahkan	 ketidakmauan	 suami	 dalam	 menunaikan	

kewajiban	nafkah	semakin	memperlihatkan	kompleksitas	permasalahan	yang	dihadapi	

perempuan	 dalam	 rumah	 tangga.	 Data	 dari	 peradilan	 agama	memperlihatkan	 bahwa	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

100	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

tidak	terpenuhinya	nafkah	sering	menjadi	salah	satu	alasan	utama	perceraian,	sekaligus	

faktor	 yang	 menyebabkan	 kerentanan	 ekonomi	 pada	 perempuan	 pasca	 perceraian	

(Badan	Peradilan	Agama,	 2022).	 Situasi	 ini	memperlihatkan	 bahwa	 struktur	 normatif	

hukum	 Islam	 yang	 dirancang	 untuk	 melindungi	 perempuan	 belum	 sepenuhnya	

terimplementasi	 dengan	 efektif	 dalam	 konteks	 kontemporer,	 terutama	 ketika	

dihadapkan	pada	dinamika	 sosial	 seperti	 perubahan	 struktur	 ekonomi,	meningkatnya	

partisipasi	perempuan	dalam	dunia	kerja,	serta	ketimpangan	relasi	kuasa	dalam	rumah	

tangga.	

Ketidaksinkronan	 tersebut	 memunculkan	 kebutuhan	 untuk	 meninjau	 ulang	

bagaimana	kewajiban	nafkah	dipahami	dan	diaplikasikan	dalam	kerangka	hukum	Islam	

modern.	 Analisis	 normatif	 diperlukan	 untuk	 melihat	 apakah	 tujuan-tujuan	 khusus	

syariah	masih	tercapai	dalam	konteks	keluarga	masa	kini,	ataukah	terdapat	aspek-aspek	

hukum	yang	memerlukan	 reinterpretasi	 agar	 tetap	 relevan.	 Pendekatan	 ini	membuka	

ruang	untuk	menilai	 kembali	 asumsi	dasar	mengenai	hubungan	 suami	dan	 istri,	 serta	

sejauh	mana	kewajiban	nafkah	dapat	berfungsi	sebagai	perangkat	hukum	yang	efektif	

untuk	 menjaga	 kemaslahatan	 dan	 stabilitas	 sosial	 di	 tengah	 perubahan	 struktur	

masyarakat	(Jasser,	2008).	

Dengan	 demikian,	 penelitian	 ini	 memiliki	 signifikansi	 teoritis	 dan	 praktis	 yang	

cukup	kuat.	Secara	teoritis,	penelitian	ini	memperkaya	diskursus	fikih	keluarga	dengan	

memasukkan	dimensi	maqasid	syariah	sebagai	alat	analisis	utama	untuk	menilai	tujuan	

khusus	kewajiban	nafkah.	Secara	praktis,	penelitian	ini	memberikan	kontribusi	terhadap	

pemahaman	 mengenai	 bagaimana	 hukum	 Islam	 dan	 hukum	 positif	 Indonesia	 dapat	

bekerja	sama	untuk	memastikan	perlindungan	hak	ekonomi	perempuan.	Dalam	konteks	

meningkatnya	kasus	ketidaknafakan,	penelitian	ini	berupaya	menghadirkan	argumentasi	

yang	 lebih	 komprehensif	 dan	 berbasis	 pada	 analisis	 hukum	 normatif,	 bukan	 sekadar	

penjabaran	deskriptif	atas	ketentuan	yang	sudah	ada.	Dengan	mempertemukan	kajian	

fikih	klasik,	teori	maqasid,	serta	praktik	hukum	nasional,	penelitian	ini	diharapkan	dapat	

memberikan	 landasan	 akademik	 yang	 kokoh	 untuk	 memperkuat	 kebijakan	 serta	

penegakan	hukum	terkait	perlindungan	nafkah	(Musdah,	2018).	

	

	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

101	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

2. METODE	PENELITIAN	

Penelitian	 ini	 menggunakan	 metode	 normatif	 doktrinal	 sebagai	 kerangka	

metodologis	 utama	 untuk	 menelaah	 kewajiban	 nafkah	 dalam	 hukum	 Islam.	 Dalam	

pendekatan	ini,	hukum	dipahami	sebagai	norma	yang	bersumber	dari	teks,	doktrin,	dan	

ketentuan	 resmi,	 bukan	 sebagai	 fenomena	 sosial	 empiris.	 Karena	 fokus	 penelitian	 ini	

adalah	 menggali	 rasionalitas	 syar‘i	 dan	 tujuan	 substantif	 kewajiban	 nafkah,	 metode	

doctrinal	 dipilih	 untuk	 memungkinkan	 analisis	 mendalam	 terhadap	 sumber	 primer	

seperti	 al-Qur’an,	 hadis,	 dan	 kitab-kitab	 fikih	 klasik.	 Pendekatan	 ini	 mengutamakan	

keakuratan	 interpretasi	 dan	 konsistensi	 logis	 dalam	memahami	 dasar	 hukum	 nafkah	

serta	penalaran	ulama	yang	melandasinya	(Peter,	2017).	

Dalam	 kerangka	 penelitian	 normatif,	 peneliti	 menempatkan	 dalil-dalil	 primer	

sebagai	 dasar	 konstruksi	 argumentatif.	 Al-Qur’an	 dan	 hadis	 menjadi	 sumber	 hukum	

utama	 yang	 menjelaskan	 kewajiban	 nafkah,	 sedangkan	 pendapat	 fuqaha	 berfungsi	

sebagai	 basis	 interpretatif	 untuk	 memahami	 bagaimana	 ketentuan	 tersebut	

diformulasikan	sepanjang	sejarah	pemikiran	Islam.	Metode	ini	memerlukan	pembacaan	

sistematis	 terhadap	 teks-teks	 otoritatif,	 termasuk	 kitab	 turats	 yang	 secara	 eksplisit	

membahas	 hak	 dan	 kewajiban	 dalam	 keluarga.	 Dengan	 demikian,	 penelitian	 ini	 tidak	

berhenti	 pada	 pengumpulan	 pendapat,	 tetapi	 menilai	 kekuatan	 argumentasi	 yang	

mendasari	perumusan	hukum	nafkah	oleh	para	ulama	(Wahbah,	1985).	

Selain	 itu,	 penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 maqasid	 al-syari‘ah	 sebagai	

instrumen	 evaluatif	 terhadap	 tujuan	 khusus	 kewajiban	 nafkah.	 Pendekatan	 maqasid	

memungkinkan	 peneliti	 memahami	 bahwa	 hukum	 Islam	 tidak	 sekadar	 menetapkan	

kewajiban,	 tetapi	merancang	 struktur	 perlindungan	 terhadap	 kemaslahatan	 keluarga,	

terutama	 bagi	 perempuan.	 Dengan	 memfokuskan	 pada	 maqasid	 tingkat	 khusus	 (al-

maqasid	 al-khassah),	 penelitian	 ini	 mengevaluasi	 apakah	 kewajiban	 nafkah	 masih	

mencapai	fungsi	substansialnya	yakni	menjaga	stabilitas	keluarga,	melindungi	ekonomi	

perempuan,	 dan	 menghindari	 ketidakadilan	 struktural	 di	 tengah	 perubahan	 sosial	

modern	(Jasser,	2008).	

Pendekatan	 selanjutnya	 adalah	 fikih	 keluarga	 (fiqh	 al-usrah),	 yaitu	 cabang	 fikih	

yang	membahas	dinamika	hukum	dalam	hubungan	suami	 istri,	nafkah,	perwalian,	dan	

hak-hak	 keluarga	 lainnya.	 Pendekatan	 ini	 digunakan	 karena	 kewajiban	 nafkah	

merupakan	bagian	integral	dari	struktur	hukum	keluarga	yang	diatur	secara	rinci	dalam	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

102	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

literatur	 fikih	 klasik	 dan	 kontemporer.	 Dengan	 menggunakan	 fikih	 keluarga	 sebagai	

pisau	 analisis,	 penelitian	 ini	 dapat	 membandingkan	 pendapat	 antar	 mazhab,	 menilai	

konsistensi	 ushuliyah	 dalam	 penetapan	 kewajiban	 nafkah,	 serta	 mengidentifikasi	

bagaimana	konsep	qiwāmah	memengaruhi	distribusi	hak	dan	kewajiban	dalam	rumah	

tangga.	Pendekatan	ini	juga	memungkinkan	peneliti	melihat	dinamika	perubahan	hukum	

keluarga	dalam	konteks	modern	(Abdurrahman,	2003).	

Terakhir,	 penelitian	 ini	 juga	 menempatkan	 peraturan	 perundang-undangan	

Indonesia	 sebagai	 komponen	 analisis	 normatif	 untuk	menilai	 relevansi	 antara	 hukum	

Islam	dan	hukum	positif.	Walaupun	penelitian	ini	tidak	bersifat	empiris,	analisis	terhadap	

UU	 Perkawinan,	 Kompilasi	 Hukum	 Islam	 (KHI),	 serta	 putusan	 peradilan	 agama	

diperlukan	 untuk	memahami	 bagaimana	 kewajiban	 nafkah	 diimplementasikan	 dalam	

konteks	 yuridis	 nasional.	 Dengan	 menggabungkan	 metode	 doktrinal,	 pendekatan	

maqasid,	 fikih	 keluarga,	 dan	 analisis	 hukum	 positif,	 penelitian	 ini	 menghasilkan	

pemetaan	komprehensif	mengenai	rasionalitas	hukum	nafkah	sekaligus	mengidentifikasi	

potensi	kesenjangan	antara	tujuan	syariah	dan	realitas	penerapannya	(Kompilasi	Hukum	

Islam,	1991).	

3. HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

Tujuan	Khusus	Hukum	Islam	

Konsep	 maqāṣid	 al-sharīʿah	 dalam	 wacana	 hukum	 Islam	 menempati	 posisi	

epistemologis	 yang	 sangat	 penting	 karena	 berfungsi	 menjelaskan	 tujuan-tujuan	

fundamental	dari	penetapan	syariat.	Maqāṣid	dipahami	sebagai	maksud-maksud	ilahiyah	

yang	berorientasi	pada	kemaslahatan	manusia,	sehingga	hukum	tidak	dipandang	semata	

sebagai	 teks	 normatif,	 tetapi	 sebagai	 instrumen	 yang	 diarahkan	 untuk	 menciptakan	

kemanfaatan	dan	mencegah	kemudaratan.	Perspektif	 ini	menuntut	agar	setiap	analisis	

hukum	 tidak	 berhenti	 pada	 pembacaan	 literal	 terhadap	 nash,	 tetapi	 masuk	 pada	

penalaran	teleologis	yang	mempertimbangkan	orientasi	moral	dan	sosial	dari	hukum	itu	

sendiri.	 Dalam	 konteks	 kajian	 keluarga,	 termasuk	 kewajiban	 nafkah	 suami,	 maqāṣid	

memberikan	 paradigma	 bahwa	 ketentuan	 hukum	 harus	 difungsikan	 untuk	menjamin	

kesejahteraan,	 martabat,	 dan	 keamanan	 ekonomi	 anggota	 keluarga,	 terutama	

perempuan	sebagai	pihak	yang	rentan	terhadap	ketidakstabilan	finansial	(Muhammad,	

2006).	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

103	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Secara	 historis,	 maqāṣid	 memiliki	 akar	 kuat	 dalam	 al-Qur’an	 dan	 Sunnah	 yang	

secara	 konsisten	 menegaskan	 prinsip	 maṣlaḥah	 (kemaslahatan)	 dan	 penolakan	

mafsadah	 (kerusakan)	 sebagai	 landasan	 pembentukan	 hukum.	 Ulama	 generasi	 awal	

merumuskan	bahwa	syariat	bertujuan	memelihara	lima	aspek	dasar	kehidupan	manusia:	

agama	(ḥifẓ	al-dīn),	 jiwa	(ḥifẓ	al-nafs),	keturunan	(ḥifẓ	al-nasl),	harta	(ḥifẓ	al-māl),	dan	

kehormatan	 (ḥifẓ	 al-‘irḍ).	 Kelima	 perlindungan	 ini	 menjadi	 perangkat	 analitis	 yang	

memungkinkan	penilaian	normatif	terhadap	efektivitas	suatu	ketentuan	hukum.	Dalam	

hal	 nafkah,	 relevansi	 maqāṣid	 terlihat	 dari	 bagaimana	 pemeliharaan	 harta	 dan	

kehormatan	 perempuan	 harus	 dipertimbangkan	 ketika	 kewajiban	 nafkah	 diterapkan	

dalam	kondisi	sosial-ekonomi	yang	berubah	(Abu	Ishaq,	2010).	

Pemikiran	 al-Shāṭibī	 memberikan	 konstruksi	 teoritis	 paling	 komprehensif	 bagi	

konsep	 maqāṣid	 melalui	 magnum	 opus-nya	 al-Muwāfaqāt.	 Ia	 memandang	 bahwa	

memahami	tujuan	syariat	adalah	syarat	bagi	validitas	ijtihad,	karena	hukum	tidak	dapat	

diterapkan	 semata-mata	 berdasarkan	 teks	 tanpa	 memperhatikan	 maksud	 yang	

dikehendaki	syariat.	Al-Shāṭibī	menekankan	bahwa	setiap	ketentuan	hukum,	baik	yang	

bersifat	 ibadah	maupun	muʿāmalah,	 harus	 dilihat	 sebagai	 bagian	dari	 kerangka	 besar	

kemaslahatan	 manusia.	 Kerangka	 ini	 membuka	 ruang	 metodologis	 untuk	 memahami	

kewajiban	nafkah	bukan	sebatas	kewajiban	 literal,	 tetapi	 sebagai	 sarana	mewujudkan	

fungsi	protektif	terhadap	perempuan,	baik	dari	segi	ekonomi	maupun	martabat	keluarga	

(Abu	Ishaq,	2010).	

Pembaharuan	 signifikan	 terhadap	 maqāṣid	 dilakukan	 oleh	 Ibn	 Ashur	 yang	

berupaya	memodernisasi	konsep	tersebut	agar	mampu	menjawab	problematika	sosial	

kontemporer.	Ia	tidak	hanya	menegaskan	maqāṣid	universal,	tetapi	juga	menambahkan	

maqāṣid	 khusus	 (maqāṣid	 khāṣṣah)	 seperti	 perlindungan	 institusi	 keluarga,	 stabilitas	

sosial,	 dan	 keadilan	 gender	 dalam	 batas-batas	 syariat.	 Pendekatan	 Ibn	 Ashur	

memberikan	 legitimasi	 metodologis	 bagi	 reinterpretasi	 hukum	 keluarga,	 termasuk	

menempatkan	 nafkah	 sebagai	 mekanisme	 menegakkan	 kesejahteraan	 dan	 mencegah	

penelantaran	ekonomi.	Dengan	demikian,	pemikiran	maqāṣid	versi	modern	ini	menjadi	

jembatan	 yang	 menghubungkan	 fikih	 klasik	 dengan	 dinamika	 keluarga	 modern	

(Muhammad,	2006).	

Beberapa	 pemikir	 kontemporer	 mengembangkan	 maqāṣid	 lebih	 jauh	 sebagai	

metodologi	 sistemik	 dalam	 ijtihad	 modern.	 Kamali	 misalnya,	 menekankan	 bahwa	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

104	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

maqāṣid	 berfungsi	 sebagai	 perangkat	 normatif	 untuk	 reformasi	 hukum	 agar	 relevan	

dengan	 kebutuhan	masyarakat.	 Sementara	 itu,	 Auda	mengusulkan	 pendekatan	 sistem	

yang	melihat	maqāṣid	sebagai	struktur	tujuan	yang	saling	terkait	dan	dinamis,	sehingga	

hukum	 tidak	 boleh	 dipahami	 secara	 kaku	 atau	 terlepas	 dari	 realitas.	 Pandangan	 ini	

memfasilitasi	 pemaknaan	 ulang	 terhadap	 aturan	 nafkah	 dalam	 konteks	 seperti	

meningkatnya	partisipasi	ekonomi	perempuan,	model	keluarga	dua	pencari	nafkah,	serta	

kompleksitas	hubungan	rumah	tangga	di	era	modern	(Jasser	Auda,	2008).	

Secara	 konseptual,	 maqāṣid	 menawarkan	 kerangka	 untuk	 mengevaluasi	 ulang	

bagaimana	ketentuan	nafkah	dijalankan	dalam	praktik	hukum.	Pertanyaan-pertanyaan	

seperti	 apakah	 nafkah	 benar-benar	 melindungi	 hak	 ekonomi	 perempuan,	 apakah	

mekanisme	 penegakan	 hukum	 memadai,	 dan	 apakah	 aturan	 tersebut	 mencegah	

terjadinya	 eksploitasi	 domestik,	 merupakan	 bagian	 dari	 evaluasi	 maqāṣid.	 Melalui	

perspektif	hifẓ	al-māl,	kewajiban	nafkah	harus	dipahami	sebagai	instrumen	perlindungan	

finansial	 yang	 memastikan	 perempuan	 tidak	 kehilangan	 sumber	 nafkah	 akibat	

ketimpangan	 relasi	 kuasa	 dalam	 rumah	 tangga.	 Demikian	 pula,	 hifẓ	 al-‘irḍ	 menuntut	

bahwa	 nafkah	 menjadi	 sarana	 menjaga	 martabat	 perempuan,	 karena	 penelantaran	

ekonomi	pada	dasarnya	merupakan	bentuk	pelanggaran	martabat.	

Dari	 segi	 metodologi,	 penerapan	 maqāṣid	 dalam	 analisis	 hukum	 keluarga	

membutuhkan	langkah-langkah	ijtihād	yang	sistematis,	seperti	identifikasi	tujuan	syariat	

terkait,	 memberikan	 hierarki	 prioritas	 antar-maqāṣid,	 analisis	 konteks	 sosial,	 serta	

formulasi	interpretasi	hukum	yang	sejalan	dengan	perubahan	sosial	tanpa	mengabaikan	

prinsip	syariat.	Model	kerja	ilmiah	semacam	ini	memungkinkan	fleksibilitas	penerapan	

hukum,	 misalnya	 dalam	 memahami	 batasan	 nafkah,	 penghitungan	 kebutuhan	 layak,	

serta	adaptasi	 terhadap	kondisi	perempuan	yang	memiliki	penghasilan	atau	pasangan	

yang	 tidak	bekerja.	Pendekatan	maqāṣid	 juga	memberi	 ruang	bagi	pembuat	kebijakan	

untuk	mengkonstruksi	regulasi	nafkah	yang	lebih	responsif	dan	adil.	

Pada	 akhirnya,	 maqāṣid	 al-sharīʿah	 memberikan	 paradigma	 integral	 untuk	

memahami	 kewajiban	 nafkah	 suami	 sebagai	 lebih	 dari	 sekadar	 ketentuan	 hukum	

normatif.	 Melalui	 pendekatan	 maqāṣid,	 nafkah	 diposisikan	 sebagai	 instrumen	 untuk	

menjaga	 stabilitas	 keluarga,	 melindungi	 hak	 ekonomi	 perempuan,	 dan	 menegakkan	

martabat	manusia.	 Namun,	 realisasi	 tujuan-tujuan	 tersebut	membutuhkan	 keseriusan	

dalam	 metodologi	 ijtihād,	 sinergi	 dengan	 hukum	 positif,	 serta	 desain	 kebijakan	 dan	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

105	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

mekanisme	 penegakan	 yang	 mampu	 menjawab	 kebutuhan	 sosial	 masa	 kini.	 Dengan	

demikian,	 maqāṣid	 tidak	 hanya	 menjadi	 teori,	 tetapi	 juga	 basis	 normatif	 untuk	

rekonstruksi	hukum	keluarga	yang	berkeadilan.	

Nafkah	 sebagai	 Instrumen	Perlindungan	Ekonomi	Perempuan	dalam	Perspektif	

Fikih	dan	Hukum	Positif	

Kewajiban	 nafkah	 dalam	 hukum	 Islam	 tidak	 sekadar	 mencerminkan	 beban	

finansial	suami,	tetapi	merupakan	perangkat	normatif	yang	dirancang	untuk	memastikan	

keberlanjutan	perlindungan	ekonomi	perempuan.	Dalam	konstruksi	fikih,	nafkah	tidak	

berdiri	sebagai	ketentuan	yang	terisolasi,	melainkan	sebagai	turunan	logis	dari	maqasid	

al-shariah	 yang	menempatkan	 pemeliharaan	martabat	 dan	 kesejahteraan	 perempuan	

sebagai	 bagian	 dari	 prinsip	 keadilan	 keluarga.	 Para	 fuqaha	 sejak	 periode	 klasik	

menempatkan	 nafkah	 sebagai	 kewajiban	 luzūm	 sebuah	 kewajiban	 yang	 hadir	 secara	

otomatis	dengan	adanya	akad	nikah	yang	sah.	Dengan	demikian,	hubungan	antara	akad	

dan	 nafkah	 bersifat	 kausal,	 bukan	 sekadar	 kontinjen,	 sehingga	 menjadikan	 nafkah	

sebagai	pijakan	fundamental	bagi	stabilitas	ekonomi	keluarga	(Al-Ghazali,	1997).	

Dalam	literatur	fikih,	al-Syafi‘i	menegaskan	bahwa	kewajiban	nafkah	lahir	karena	

suami	memperoleh	hak	eksklusif	terhadap	hubungan	pernikahan,	sehingga	pemenuhan	

nafkah	 menjadi	 syarat	 kesempurnaan	 tanggung	 jawab	 moral	 dan	 hukum	 suami	 (Al-

Syafi‘i,	 2001).	 Argumentasi	 ini	memperlihatkan	 bahwa	 fikih	mengatur	 relasi	 keluarga	

dengan	logika	timbal	balik	antara	hak	dan	kewajiban.	Ibn	Qudamah	bahkan	menyatakan	

bahwa	 penelantaran	 nafkah	 merupakan	 bentuk	 tadlī’	 al-mar’ah	 (menyia-nyiakan	

perempuan),	 sebuah	 tindakan	 yang	 tidak	 hanya	 merugikan	 perempuan,	 tetapi	 juga	

bertentangan	dengan	tujuan	syariat	tentang	perlindungan	jiwa,	harta,	dan	keturunan	(Al-

Syafi‘i,	 2001).	 Dengan	 demikian,	 kewajiban	 nafkah	 adalah	 instrumen	 hukum	 yang	

memiliki	 orientasi	 kuat	 pada	perlindungan	 kelompok	 rentan,	 yaitu	 perempuan	dalam	

struktur	pernikahan.	

Dalam	konteks	hadis,	dasar	normatif	kewajiban	ini	diperkuat	oleh	sabda	Nabi	yang	

secara	 eksplisit	 mengaitkan	 kelalaian	 nafkah	 dengan	 tindakan	 dosa.	 Hadis	 tersebut	

berbunyi: 

امثإ ءرلماب ىفك
ً

توقي نم عيّضي نأ   



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

106	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Artinya:	 Cukuplah	 seseorang	dikatakan	berdosa	 apabila	 ia	menelantarkan	orang	

yang	menjadi	tanggungannya.	(HR.	Abu	Dawud:	1692)	

Hadis	 ini	 terekam	 dalam	 Sunan	 Abī	 Dāwūd,	 dan	 para	 ulama	 sepakat	 bahwa	 ia	

mencerminkan	 kewajiban	 moral	 sekaligus	 yuridis	 untuk	 menjamin	 keberlangsungan	

kehidupan	 pihak	 yang	 berada	 dalam	 tanggungannya	 (Abu	 Dawud,	 No.	 1692).	 Secara	

teoritis,	hadis	ini	tidak	hanya	memberikan	legitimasi	doktrinal,	tetapi	juga	menegaskan	

bahwa	ketidaknafkahan	merupakan	pelanggaran	yang	memiliki	implikasi	hukum,	sosial,	

dan	moral.	Dengan	demikian,	hadis	ini	merupakan	fondasi	syariat	tentang	perlindungan	

ekonomi	keluarga,	terutama	perempuan.	

Aspek	 perlindungan	 semakin	 terlihat	 dalam	 tafsir	 ayat-ayat	 yang	menjadi	 dasar	

nafkah.	 Dalam	 menafsirkan	 QS.	 al-Baqarah:	 233,	 al-Ṭabari	 menggarisbawahi	 bahwa	

perintah	memberi	nafkah	bi	al-ma‘rūf	menandakan	kewajiban	yang	bersifat	proporsional	

dan	kontekstual.	Prinsip	al-ma‘rūf	memungkinkan	adaptasi	terhadap	perubahan	sosial,	

standar	kelayakan	lokal,	serta	kemampuan	ekonomi	suami	tanpa	menghilangkan	tujuan	

utama,	 yaitu	 pemenuhan	 kesejahteraan	 perempuan	 secara	 layak	 (Al-Ṭabari,	 2001).	

Dengan	 demikian,	 perangkat	 normatif	 Islam	 telah	 menyediakan	 mekanisme	 fleksibel	

yang	 mampu	 menjawab	 dinamika	 kehidupan	 keluarga	 dalam	 berbagai	 ruang	 sosial,	

termasuk	masyarakat	modern.	

Dimensi	perlindungan	nafkah	dalam	fikih	kemudian	terintegrasi	ke	dalam	hukum	

positif	 Indonesia	 melalui	 Undang-Undang	 Perkawinan	 dan	 Kompilasi	 Hukum	 Islam	

(KHI).	Pasal	34	KHI	menetapkan	secara	eksplisit	bahwa	suami	wajib	melindungi	istri	dan	

memberikan	 segala	 keperluan	hidup	berumah	 tangga	 sesuai	 dengan	kemampuan	dan	

kelayakan.	 Formulasi	 hukum	 nasional	 ini	 mencerminkan	 proses	 harmonisasi	 antara	

prinsip	 syariah	 dan	 kebutuhan	 hukum	 modern,	 sehingga	 negara	 mengambil	 peran	

sebagai	penjamin	hak	ekonomi	perempuan.	Integrasi	ini	memperlihatkan	bahwa	konsep	

nafkah	 dalam	 fikih	 bukan	 hanya	 relevan,	 tetapi	 juga	 kompatibel	 dengan	 kerangka	

perlindungan	hak	perempuan	dalam	sistem	hukum	Indonesia	(Undang-Undang	Nomor	1	

Tahun	1974).	

Relevansi	Maqasid	dalam	Kewajiban	Nafkah:	 Implikasi	Hifz	al-Nafs,	Hifz	al-Nasl,	

dan	Hifz	al-Mal	

Kewajiban	nafkah	dari	perspektif	maqasid	al-syari‘ah	menegaskan	bahwa	 tujuan	

syariat	 tidak	 hanya	 sekadar	 menata	 hubungan	 hukum	 antara	 suami	 dan	 istri,	 tetapi	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

107	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

mencakup	 perlindungan	 multidimensi	 terhadap	 stabilitas	 pribadi	 (hifz	 al-nafs),	

keberlanjutan	 keluarga	 (hifz	 al-nasl),	 dan	 kesejahteraan	 ekonomi	 (hifz	 al-mal).	 Dalam	

konteks	hifz	al-nafs,	kewajiban	nafkah	berperan	dalam	menjamin	pemenuhan	kebutuhan	

dasar	 perempuan	 yang	 merupakan	 bagian	 dari	 tanggung	 jawab	 suami,	 sekaligus	

mencegah	 kondisi	 sosial	 yang	 dapat	menimbulkan	 kerugian	 jiwa	 seperti	 kemiskinan,	

kehilangan	martabat,	 atau	 ketergantungan	 ekstrem.	 Konsep	 nafkah	 dalam	 fikih	 perlu	

dipahami	 secara	 holistik	 dengan	 mempertimbangkan	 dinamika	 ekonomi	 modern,	 di	

mana	 peran	 perempuan	 dalam	 ekonomi	 keluarga	 semakin	 signifikan	 dan	 kebutuhan	

hidup	 makin	 kompleks;	 pemahaman	 ini	 selaras	 dengan	 maqasid	 yang	 menekankan	

kesejahteraan	jiwa	dan	kehidupan	yang	bermartabat	(Fauziah	Hayati,	2024).	

Dari	sisi	hifz	al-nasl,	kewajiban	nafkah	berkontribusi	pada	stabilitas	keluarga	yang	

merupakan	unit	dasar	masyarakat.	Keluarga	yang	stabil	secara	ekonomi	dan	emosional	

akan	menghasilkan	 lingkungan	 yang	 kondusif	 bagi	 pertumbuhan	 anak-anak,	 sehingga	

proses	pendidikan,	pembentukan	karakter,	dan	pemenuhan	hak-hak	dasar	anak	dapat	

berlangsung	 optimal.	 Relevansi	 konsep	nafkah	 terhadap	dinamika	 kehidupan	modern	

menegaskan	bahwa	jika	nafkah	tidak	dipenuhi,	maka	dampaknya	tidak	hanya	dirasakan	

oleh	istri	 tetapi	 juga	oleh	anak	termasuk	potensi	meningkatnya	stres	keluarga,	konflik	

internal,	dan	penurunan	kualitas	hidup	anak-anak	(Toha,	2025).	Pendekatan	maqasid	ini	

memperluas	 cakupan	 analisis	 hukum	 nafkah	 bukan	 lagi	 sebagai	 kewajiban	 material	

antara	dua	individu,	tetapi	sebagai	instrumen	pemeliharaan	generasi	yang	sejahtera.	

Lebih	lanjut,	aspek	hifz	al-mal	menunjukkan	bahwa	kewajiban	nafkah	merupakan	

bagian	dari	perwujudan	tanggung	jawab	ekonomi	yang	adil	dalam	keluarga.	Perempuan	

sebagai	 bagian	 dari	 unit	 keluarga	memiliki	 hak	 atas	 pemenuhan	 kebutuhan	 ekonomi	

yang	sah	menurut	syariat,	dan	kewajiban	nafkah	suami	adalah	mekanisme	hukum	yang	

menjamin	 pemenuhan	 hak	 tersebut.	 Tanggung	 jawab	 nafkah	 tidak	 hanya	 sekadar	

menyediakan	 kebutuhan	 minimal,	 tetapi	 juga	 mencerminkan	 kestabilan	 ekonomi	

keluarga	 sebagai	 struktur	 sosial,	 sehingga	 layak	 disebut	 sebagai	 fungsi	 redistributive	

justice	 dalam	 konteks	 keluarga	 Islam	 (Rendy,	 2025).	 Pandangan	 ini	 relevan	 dengan	

maqasid	al-syari‘ah	yang	menempatkan	perlindungan	harta	bukan	hanya	untuk	pemilik	

kekayaan,	 tetapi	 juga	untuk	memelihara	kesejahteraan	pihak	yang	memiliki	hubungan	

sosial	dekat	seperti	istri	dan	anak.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

108	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Untuk	 menjadikan	 kewajiban	 nafkah	 relevan	 terhadap	 dinamika	 sosial	

kontemporer,	hukum	Islam	perlu	menafsirkan	kembali	relasi	nafkah	dengan	kemampuan	

ekonomi	 keluarga	 modern,	 termasuk	 peran	 perempuan	 sebagai	 pencari	 nafkah	

produktif.	 Maka	 perspektif	 tersebut	 mengemukakan	 bagaimana	 konsep	 nafkah	 bisa	

direinterpretasi	melalui	 kerangka	maqasid	 untuk	mencerminkan	 realitas	 sosial	 tanpa	

mengurangi	 tujuan	 perlindungan	 hak-hak	 ekonomi	 perempuan	 (Moh.	 Afandi,	 2021).	

Reinterpretasi	ini	tidak	menempatkan	peraturan	tekstual	sebagai	titik	akhir,	melainkan	

sebagai	titik	awal	dalam	memahami	bagaimana	perlindungan	ekonomi	perempuan	dapat	

dipertahankan	dalam	konteks	hukum	keluarga	Islam	yang	dinamis.	

Perspektif	 maqasid	memberikan	 kerangka	 evaluatif	 terhadap	 efektivitas	 hukum	

nafkah	 dalam	 mencapai	 tujuan	 perlindungan	 ekonomi	 perempuan.	 Dalam	 kasus	

kewajiban	 nafkah	 pasca	 perceraian,	 ditemukan	 bahwa	 upaya	 peradilan	 dalam	

menegakkan	hak	nafkah	terutama	nafkah	madhiyah	dan	iddah	sering	kali	berkaitan	erat	

dengan	perlindungan	 ekonomi	 perempuan	 yang	 rentan	 setelah	 hubungan	pernikahan	

berakhir	 (Abdul,	 2024).	 Pendekatan	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 perlindungan	 ekonomi	

tidak	 hanya	 relevan	 dalam	 situasi	 perkawinan,	 tetapi	 juga	 dalam	 fase	 transisi	 sosial	

seperti	 perceraian,	 sehingga	maqasid	 al-syari‘ah	memberikan	 landasan	normatif	 yang	

kuat	dalam	menjamin	keadilan	dan	kesejahteraan	perempuan	secara	berkelanjutan.	

Pendekatan	 maqasid	 al-syari‘ah	 terhadap	 kewajiban	 nafkah	 tidak	 hanya	

menegaskan	 kerangka	 normatifnya,	 tetapi	 juga	memberikan	 perangkat	 analitis	 untuk	

mengevaluasi	 efektivitas	 aturan	 nafkah	 dalam	 realitas	 sosial.	 Salah	 satu	 kritik	 dalam	

kajian	 hukum	 keluarga	 modern	 adalah	 bahwa	 pemenuhan	 nafkah	 sering	 kali	 tidak	

sejalan	dengan	 tujuan	perlindungan	 (protection	goals)	yang	diamanatkan	syariat,	baik	

karena	lemahnya	penegakan	hukum	maupun	karena	ketidakseimbangan	relasi	ekonomi	

dalam	 rumah	 tangga.	 Persoalan	 nafkah	 pada	 banyak	 kasus	 berakar	 pada	 kurangnya	

mekanisme	penegakan	hukum	yang	responsif	terhadap	kebutuhan	ekonomi	perempuan,	

sehingga	 maqasid	 dapat	 berfungsi	 sebagai	 kerangka	 evaluatif	 untuk	 memperbaiki	

kualitas	regulasi	nafkah	agar	lebih	berpihak	pada	keadilan	substantif.	

Analisis	 maqasid	 menghendaki	 bahwa	 kewajiban	 nafkah	 dilihat	 bukan	 sekadar	

norma	 teknis	 tetapi	 sebagai	 sarana	pemeliharaan	 tujuan	syariat	 secara	sistemik.	Pada	

level	 praktis,	 beberapa	 studi	 empiris	 dan	 normatif	 menunjukkan	 bahwa	 pemahaman	

tekstual	tentang	nafkah	seringkali	tidak	cukup	untuk	menjamin	tercapainya	hifz	al-nafs	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

109	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

dan	 hifz	 al-mal	 jika	 tidak	 diparafrasekan	 melalui	 prinsip	 maqasid	 yang	 menimbang	

konteks	sosial	dan	ekonomi	keluarga	kontemporer.	Dalam	hal	ini,	ditekankan	perlunya	

pembacaan	maqasid	yang	sensitif	terhadap	realitas	misalnya	dengan	memperhitungkan	

faktor	 inflasi,	 distribusi	 kerja	 dalam	 rumah	 tangga	modern,	 dan	 peranan	 perempuan	

sebagai	 pencari	 nafkah	 	 	 sehingga	 penetapan	 dan	 penegakan	 nafkah	 tetap	memenuhi	

tujuan	perlindungan	hidup	dan	kehormatan.	Pendekatan	maqasid	demikian	merestorasi	

tujuan	normatif	nafkah	dari	sekadar	klaim	material	menjadi	instrumen	kebijakan	hukum	

keluarga	yang	pro-keadilan	social	(Fauziah,	2024).	

Tinjauan	 komparatif	 terhadap	 putusan	 pengadilan	 agama	 dan	 literatur	 hukum	

keluarga	 menegaskan	 bahwa	 interpretasi	 hakim	 cenderung	 memadukan	 dalil	 fikih	

dengan	pertimbangan	kesejahteraan	keluarga	suatu	praktik	yang	selaras	dengan	metode	

maqasid.	Studi	tentang	pelaksanaan	nafkah	madhiyah	di	pengadilan	agama	menemukan	

bahwa	hakim	sering	memperhitungkan	dampak	ekonomi	jangka	panjang	pada	istri	dan	

anak	ketika	menetapkan	kewajiban	pembayaran,	sehingga	keputusan	yudisial	berfungsi	

sebagai	sarana	pemulihan	perlindungan	ekonomi	pasca	perceraian.	Hal	ini	mempertegas	

peran	lembaga	peradilan	sebagai	penggerak	implementasi	maqasid	dalam	ranah	yuridis:	

hukum	positif	menjadi	medium	untuk	menegakkan	tujuan	syariat	terkait	hifz	al-nasl	dan	

hifz	 al-mal.	 Dengan	 demikian,	 penggunaan	 maqasid	 sebagai	 lensa	 interpretatif	

membantu	 menjembatani	 celah	 antara	 teks	 fikih	 dan	 kebutuhan	 keadilan	 ekonomi	

konkret	di	pengadilan	(Hotnidah,	2024).	

Namun,	 literatur	juga	menyoroti	tantangan	operasional	ketika	maqasid	dijadikan	

dasar	reformulasi	kewajiban	nafkah.	Salah	satu	masalah	praktis	adalah	ketidakjelasan	

standar	 “ma‘rūf/kifāyah”	 yang	 dipakai	 sebagai	 tolak	 ukur	 jumlah	 dan	 kualitas	 nafkah	

padahal	maqasid	menuntut	 standar	 yang	menegakkan	martabat.	 Variasi	 putusan	 dan	

praktik	antar	kota	dan	antar	hakim,	yang	mencerminkan	interpretasi	lokal	dan	kapasitas	

ekonomi	 pihak-pihak	 terkait.	 Oleh	 karena	 itu,	 saran	 normatif	 yang	muncul	 dari	 studi	

maqasid	adalah	perlunya	panduan	interpretatif	yang	lebih	sistematik,	seperti	pedoman	

penilaian	kemampuan	bayar,	indikator	kelayakan	nafkah,	dan	mekanisme	eksekusi,	agar	

tujuan	 hifz	 al-nafs	 dan	 hifz	 al-mal	 tidak	 bergantung	 semata	 pada	 goodwill	 atau	

kemampuan	 litigasi	 pihak	 perempuan.	 Pendekatan	 terstandarisasi	 semacam	 ini	 dapat	

menjaga	 keseragaman	 perlindungan	 hak	 ekonomi	 perempuan	 tanpa	 mereduksi	

fleksibilitas	maqasid	(Theresia,	2024).	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

110	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Maqasid	 memberikan	 dasar	 etis	 untuk	 memperluas	 konsep	 nafkah	 di	 luar	

kebutuhan	 primer;	misalnya	mempertimbangkan	 nafkah	 kesehatan,	 pendidikan	 anak,	

dan	kebutuhan	psikososial	yang	mendukung	martabat	dan	kelangsungan	hidup	keluarga.	

Perspektif	ini	menemukan	dukungan	dalam	kajian	yang	mengkaji	nafkah	bagi	istri	karier	

atau	situasi	di	mana	perempuan	menjadi	kepala	keluarga	sementara,	maqasid	menuntut	

bahwa	 perlindungan	 terhadap	 mal	 dan	 nafs	 tidak	 berakhir	 hanya	 pada	 kebutuhan	

biologis	dasar	tetapi	juga	pada	kondisi	yang	memungkinkan	manusia	hidup	bermartabat.	

Pendekatan	 demikian	mengubah	 tafsir	 nafkah	menjadi	 instrumen	 redistributif	 dalam	

keluarga	 yang	 mendukung	 keadilan	 substantif,	 bukan	 hanya	 pemenuhan	 minimum	

subsistensi.	Reformulasi	 ini	relevan	untuk	menjawab	tantangan	modern	seperti	beban	

pendidikan,	biaya	kesehatan,	dan	risiko	ekonomi	pasca-perceraian.	

Implikasi	normatif	dari	kajian	maqasid	terhadap	nafkah	menuntut	sinergi	antara	

pengembangan	pedoman	yudisial,	kebijakan	publik,	dan	pendidikan	hukum	masyarakat.	

Literatur	 contemporary	 menyarankan	 tiga	 langkah	 konkrit:	 (1)	 penguatan	 pedoman	

peradilan	 yang	 mengintegrasikan	 indikator	 maqasid	 dalam	 penilaian	 nafkah;	 (2)	

kebijakan	sosial	yang	mensubsidi	atau	memfasilitasi	eksekusi	putusan	nafkah	bagi	pihak	

yang	tak	mampu	menagih;	dan	(3)	program	pemberdayaan	ekonomi	perempuan	untuk	

mengurangi	 kerentanan	 struktural.	 Secara	 normatif,	 pendekatan	 semacam	 ini	

mempertahankan	 otonomi	 teks	 syariat	 namun	 mengoperasionalisasikan	 maqasid	

menjadi	alat	perlindungan	hak	ekonomi	perempuan	yang	efektif	di	ranah	hukum	positif.	

Dengan	demikian,	maqasid	bukan	 sekadar	 teori	normatif	 ia	menjadi	kerangka	praktis	

bagi	 reformasi	 hukum	 keluarga	 yang	 memenuhi	 tujuan	 syariat:	 menjaga	 hidup,	

keturunan,	dan	harta	secara	berkeadilan	(Ardo,	2025).	

4. KESIMPULAN	

Nafkah	dalam	hukum	keluarga	Islam	merupakan	manifestasi	langsung	dari	tujuan-

tujuan	 khusus	 syariat	 yang	 diarahkan	 untuk	 menjaga	 ketertiban,	 keberlanjutan,	 dan	

kemaslahatan	 institusi	 keluarga.	 Kewajiban	 ini	 tidak	 berdiri	 sebagai	 norma	 teknis	

semata,	 tetapi	mencerminkan	 integrasi	antara	dimensi	moral,	spiritual,	dan	 legal	yang	

dikonstruksi	 melalui	 prinsip	 maqasid	 al-shari‘ah.	 Dengan	 menyediakan	 jaminan	

ekonomi,	 nafkah	 berfungsi	 menjaga	 stabilitas	 emosional	 dan	 fisik	 anggota	 keluarga,	

terutama	istri	dan	anak,	sehingga	tercapai	 tujuan	perlindungan	terhadap	 jiwa	(hifz	al-



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

111	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

nafs),	keturunan	 (hifz	al-nasl),	dan	harta	 (hifz	al-mal).	Analisis	normatif	menunjukkan	

bahwa	 teks-teks	 primer	 syariat	 baik	 al-Qur’an,	 hadis,	 maupun	 fikih	 klasik	 secara	

konsisten	 menegaskan	 bahwa	 nafkah	 bukan	 kewajiban	 situasional,	 tetapi	 salah	 satu	

mekanisme	syariat	dalam	memastikan	struktur	keluarga	tetap	berjalan	sesuai	fitrah	dan	

amanat	 moralnya.	 Dalam	 konteks	 sosial	 modern,	 kewajiban	 nafkah	 tetap	 memiliki	

relevansi	 yuridis	 karena	 menjadi	 instrumen	 yang	 mengikat	 perilaku	 ekonomi	 suami	

dalam	 ruang	 lingkup	 rumah	 tangga,	 sekaligus	 memberi	 legitimasi	 bagi	 negara	 untuk	

menegakkan	 aturan	 positif	 yang	menjamin	 pendistribusian	 tanggung	 jawab	 tersebut.	

Dengan	demikian,	nafkah	bukan	hanya	kewajiban	hukum,	tetapi	juga	instrumen	syariat	

yang	 berfungsi	 menjaga	 keberlanjutan	 keluarga	 sebagai	 unit	 dasar	 masyarakat	 serta	

memastikan	 bahwa	 tujuan-tujuan	 luhur	 hukum	 Islam	 terimplementasi	 secara	 nyata	

dalam	kehidupan	rumah	tangga.	

5. DAFTAR	PUSTAKA	

Abu	Dawud.	Sunan	Abi	Dawud.	Hadis	No.	1692.	

Afandi,	 Moh.	 “Nafkah	 Produktif	 Perspektif	 Maqashid	 Syariah.”	 Al-Manhaj:	 Journal	 of	

Indonesian	Islamic	Family	Law	3,	no.	1	(2021):	40–53.	

al-Ghazali.	 al-Mustasfa.	 Edited	 by	 Muhammad	 Abd	 al-Salam.	 Beirut:	 Dar	 al-Kutub	 al-

‘Ilmiyyah,	1997.	

al-Jaziri,	Abdurrahman.	Kitab	al-Fiqh	‘ala	al-Madhahib	al-Arba‘ah.	Vol.	4.	Beirut:	Dar	al-

Kutub	al-‘Ilmiyyah,	2003.	

al-Shatibi,	Abu	 Ishaq.	 al-Muwafaqat	 fī	Usul	 al-Shari‘ah.	Vol.	 2.	Beirut:	Dar	 al-Kutub	 al-

‘Ilmiyyah,	2003.	

al-Syafi‘i.	al-Umm.	Vol.	5.	Beirut:	Dar	al-Ma‘rifah,	2001.	

al-Ṭabari.	Jami‘	al-Bayan	fī	Ta’wil	al-Qur’an.	Vol.	2.	Cairo:	Dar	Hijr,	2001.	

Ardo,	H.,	 and	A.	 I.	 Adamu.	 “The	Rights	 of	 a	Working	Wife	 to	Maintenance:	An	 Islamic	

Perspective.”	MAQOLAT:	Journal	of	Islamic	Studies	3,	no.	2	(2025):	250–257.	

Auda,	Jasser.	Maqasid	al-Shariah	as	Philosophy	of	Islamic	Law.	London:	IIIT,	2008.	

Aziz,	Abdul,	 Iqbal	Subhan	Nugraha,	and	Lukman	Hakim.	 “Post-Divorce	Maintenance	 in	

Contemporary	Islamic	Family	Law:	An	Empirical	Study	of	Judges’	Considerations	at	

the	East	Jakarta	Religious	Court.”	Legitima:	Jurnal	Hukum	Keluarga	Islam	7,	no.	1	

(2024):	1–17.	



AT-TAKLIM	:	Jurnal	Pendidikan	Multidisiplin 

112	 | Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
	
 

 

Badan	 Peradilan	 Agama.	 Laporan	 Tahunan	 Perkara	 Perceraian	 di	 Indonesia.	 Jakarta:	

Mahkamah	Agung	RI,	2022.	

Fauziah	Hayati.	 “Konsep	Nafkah	Dalam	 Islam:	 Kajian	 Literatur	 Terhadap	 Pemahaman	

Klasik	dan	Pendekatan	Ekonomi	 Syariah	Modern.”	 Indonesian	 Journal	 of	 Islamic	

Jurisprudence,	Economic	and	Legal	Theory	2,	no.	4	(2024):	2230–2239.	

Hermanto,	 Rendy	 Dwi,	 and	 Ahmad	 Subhan.	 “Dekonstruksi	 Konsep	 Nafkah:	 Analisis	

Systematic	 Literature	 Review	 terhadap	 Keadilan	 Gender	 dalam	 Rumah	 Tangga	

Muslim.”	Jurnal	Antologi	Hukum	5,	no.	1	(2025):	145–160.	

Hotnidah	Nasution,	Windy	Triana,	and	Ahmad	Rifqi	Muchtar.	“Ensuring	Children’s	Rights	

after	 Divorce	 in	 Indonesia:	 Religious	 Court	 Decisions	 on	 Nafkah	 Madiyah.”	 Al-

Ahwal:	Jurnal	Hukum	Keluarga	Islam	17,	no.	1	(2024):	41–57.	

Ibn	Qudamah.	al-Mughni.	Vol.	9.	Riyadh:	Dar	‘Alam	al-Kutub,	1997.	

Kompilasi	 Hukum	 Islam	 (Instruksi	 Presiden	 No.	 1	 Tahun	 1991).	 Buku	 I:	 Ketentuan	

tentang	Hak	dan	Kewajiban	Suami	Istri.	

Ma’arif,	 Toha.	 “Relevansi	 Konsep	 Nafkah	 dalam	 Hukum	 Keluarga	 Islam	 terhadap	

Dinamika	Kehidupan	Modern.”	 Al-Fuadiy:	 Jurnal	Hukum	Keluarga	 Islam	7,	 no.	 2	

(2025):	96–109.	

Marzuki,	Peter	Mahmud.	Penelitian	Hukum.	Edisi	Revisi.	Jakarta:	Kencana,	2017.	

Mulia,	 Musdah.	 “Nafkah	 dan	 Keadilan	 Gender	 dalam	 Hukum	 Keluarga	 Islam.”	 Jurnal	

Ahkam	18,	no.	2	(2018):	145–147.	

Nasution,	Hotnidah,	Windy	Triana,	and	Ahmad	Rifqi	Muchtar.	“Ensuring	Children’s	Rights	

after	Divorce	in	Indonesia:	Religious	Court	Decisions	on	Nafkah	Madiyah.”	Al-Ahwal	

17,	no.	1	(2024):	41–57.	

Theresia	Dyah	Wirastri	and	Stijn	Cornelis	Van	Huis.	“The	State	of	Indonesia’s	Marriage	

Law:	50	Years	of	Statutory	and	Judicial	Reforms.”	AHKAM:	Jurnal	Ilmu	Syariah	24,	

no.	2	(2024):	215–32.	

Undang-Undang	 Nomor	 1	 Tahun	 1974	 tentang	 Perkawinan;	 Kompilasi	 Hukum	 Islam	

(1991),	Pasal	34.	

Wahbah	al-Zuhayli.	al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuh.	Vol.	7.	Damaskus:	Dar	al-Fikr,	1985.	


