AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin E-ISSN : 3062-9489
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
Halaman: 98 - 112

TUJUAN KHUSUS HUKUM ISLAM DALAM KEWAJIBAN NAFKAH SUAMI:
PENDEKATAN NORMATIF TERHADAP PERLINDUNGAN HAK EKONOMI
PEREMPUAN

Muhammad Jamaludin Faiz!, Nuril Khasyi’in2
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin 1.2

Email: muhammadjamaludinfaiz@gmail.com?, nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id?

Keywords Abstract

Maintenance (Nafaqah),  This study analyzes the concept of nafaqah (maintenance) in Islamic

Islamic Family Law, family law as a fundamental instrument that reflects the maqasid al-
Maqasid al-Shari‘ah, shari‘ah orientation in preserving the continuity and stability of the
Economic Protection. family institution. Through a normative legal approach, this research

examines the structure of maintenance obligations by exploring
primary sources of the Sharia, including the Qur’an, hadith, classical
figh, and modern regulations, and integrates them with conceptual
findings from contemporary academic literature. The analysis shows
that maintenance is positioned not merely as an individual obligation
of the husband, but as a Sharia-based mechanism that carries a
protective function for three essential objectives: the protection of life
(hifz al-nafs), the protection of lineage (hifz al-nasl), and the
protection of property (hifz al-mal). This study affirms that the
obligation of maintenance is a direct manifestation of Islamic legal
construction oriented toward public welfare (maslahah), and remains
relevant as a legitimizing basis for positive legal norms that govern
and enforce the distribution of economic responsibilities within the
household. Thus, maintenance possesses strategic value as both a
juridical and moral instrument in realizing a stable, just family
structure that aligns holistically with the objectives of the Sharia.

Nafkah, Hukum Keluarga Penelitian ini menganalisis konsep nafkah dalam hukum keluarga

Islam, Maqasid al- Islam sebagai instrumen fundamental yang merefleksikan orientasi
Shari‘ah, Perlindungan magqasid al-shari‘ah dalam menjaga keberlanjutan dan stabilitas
Ekonomi. institusi keluarga. Melalui pendekatan hukum normatif, penelitian ini

mengkaji struktur kewajiban nafkah dengan menelaah sumber-
sumber primer syariat termasuk al-Qur’an, hadis, fikih klasik, serta
regulasi modern dan memadukannya dengan temuan-temuan
konseptual dari literatur akademik kontemporer. Hasil analisis
menunjukkan bahwa nafkah tidak hanya diposisikan sebagai
kewajiban individual suami, tetapi sebagai mekanisme syariat yang
memiliki fungsi protektif terhadap tiga tujuan utama: perlindungan
jiwa (hifz al-nafs), perlindungan keturunan (hifz al-nasl), dan
perlindungan harta (hifz al-mal). Penelitian ini menegaskan bahwa
kewajiban nafkah menjadi manifestasi langsung dari konstruksi
hukum Islam yang berorientasi pada kemaslahatan, serta relevan
dalam memberi dasar legitimasi bagi norma hukum positif untuk
mengatur dan menegakkan distribusi tanggung jawab ekonomi
dalam rumah tangga. Dengan demikian, nafkah memiliki nilai

m | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/at-taklim
mailto:muhammadjamaludinfaiz@gmail.com1
mailto:nurilkhasyiin@uin-antasari.ac.id2

AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

strategis sebagai instrumen yuridis sekaligus moral dalam
mewujudkan keluarga yang stabil, berkeadilan, dan sejalan dengan
tujuan syariat secara holistik.

1. PENDAHULUAN

Kewajiban nafkah yang dibebankan kepada suami merupakan salah satu fondasi
paling mendasar dalam sistem hukum keluarga Islam. Ketentuan ini tidak hanya
berfungsi sebagai mekanisme pemenuhan kebutuhan materiil istri, tetapi juga
membentuk struktur relasi sosial yang menempatkan tanggung jawab ekonomi sebagai
bagian integral dari kepemimpinan rumah tangga. Secara normatif, sumber-sumber
hukum klasik menegaskan bahwa nafkah tidak dapat dipahami sebagai beban
transaksional, melainkan sebagai kewajiban syar‘i yang memiliki landasan konseptual
kuat dalam al-Qur’an, hadis, dan turats fikih. Hal ini menunjukkan bahwa kewajiban
nafkah diposisikan sebagai instrumen hukum yang dirancang untuk menjaga
keberlangsungan dan keharmonisan keluarga, bukan sekadar untuk memenuhi
kebutuhan fisik semata (Wahbah, 1985).

Dalam perspektif magqasid al-syari‘ah, kewajiban nafkah berperan dalam
merealisasikan sejumlah tujuan khusus yang berkaitan dengan pemeliharaan
kemaslahatan keluarga. Konsep hifz al-mal memastikan bahwa perempuan memperoleh
jaminan ekonomi yang layak. Hifz al-nasl menegaskan pentingnya stabilitas keluarga
sebagai basis keberlanjutan keturunan. Sedangkan hifz al-ird memperlihatkan
bagaimana perlindungan nafkah berkaitan dengan penjagaan martabat dan posisi sosial
perempuan. Oleh karena itu, pembahasan tentang nafkah tidak dapat dilepaskan dari
analisis normatif mengenai bagaimana hukum Islam mengatur distribusi tanggung jawab
dan mekanisme perlindungan dalam struktur keluarga. Konstruksi ini menuntut adanya
pemahaman yang tidak sekadar tekstual, tetapi juga kontekstual, sehingga maqasid dapat
berfungsi sebagai kerangka evaluatif terhadap implementasi hukum dalam realitas social
(Abu Ishaq, 2003).

Namun demikian, fenomena melalaikan nafkah yang banyak terjadi dalam praktik
menunjukkan adanya kesenjangan serius antara idealitas hukum dan implementasinya.
Ketidakmampuan, kelalaian, atau bahkan ketidakmauan suami dalam menunaikan

kewajiban nafkah semakin memperlihatkan kompleksitas permasalahan yang dihadapi

erempuan dalam rumah tangga. Data dari peradilan agama memperlihatkan bahwa
ﬁ | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

tidak terpenuhinya nafkah sering menjadi salah satu alasan utama perceraian, sekaligus
faktor yang menyebabkan kerentanan ekonomi pada perempuan pasca perceraian
(Badan Peradilan Agama, 2022). Situasi ini memperlihatkan bahwa struktur normatif
hukum Islam yang dirancang untuk melindungi perempuan belum sepenuhnya
terimplementasi dengan efektif dalam konteks kontemporer, terutama ketika
dihadapkan pada dinamika sosial seperti perubahan struktur ekonomi, meningkatnya
partisipasi perempuan dalam dunia kerja, serta ketimpangan relasi kuasa dalam rumah
tangga.

Ketidaksinkronan tersebut memunculkan kebutuhan untuk meninjau ulang
bagaimana kewajiban nafkah dipahami dan diaplikasikan dalam kerangka hukum Islam
modern. Analisis normatif diperlukan untuk melihat apakah tujuan-tujuan khusus
syariah masih tercapai dalam konteks keluarga masa kini, ataukah terdapat aspek-aspek
hukum yang memerlukan reinterpretasi agar tetap relevan. Pendekatan ini membuka
ruang untuk menilai kembali asumsi dasar mengenai hubungan suami dan istri, serta
sejauh mana kewajiban nafkah dapat berfungsi sebagai perangkat hukum yang efektif
untuk menjaga kemaslahatan dan stabilitas sosial di tengah perubahan struktur
masyarakat (Jasser, 2008).

Dengan demikian, penelitian ini memiliki signifikansi teoritis dan praktis yang
cukup kuat. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya diskursus fikih keluarga dengan
memasukkan dimensi maqasid syariah sebagai alat analisis utama untuk menilai tujuan
khusus kewajiban nafkah. Secara praktis, penelitian ini memberikan kontribusi terhadap
pemahaman mengenai bagaimana hukum Islam dan hukum positif Indonesia dapat
bekerja sama untuk memastikan perlindungan hak ekonomi perempuan. Dalam konteks
meningkatnya kasus ketidaknafakan, penelitian ini berupaya menghadirkan argumentasi
yang lebih komprehensif dan berbasis pada analisis hukum normatif, bukan sekadar
penjabaran deskriptif atas ketentuan yang sudah ada. Dengan mempertemukan kajian
fikih klasik, teori maqasid, serta praktik hukum nasional, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan landasan akademik yang kokoh untuk memperkuat kebijakan serta

penegakan hukum terkait perlindungan nafkah (Musdah, 2018).

100 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode normatif doktrinal sebagai kerangka
metodologis utama untuk menelaah kewajiban nafkah dalam hukum Islam. Dalam
pendekatan ini, hukum dipahami sebagai norma yang bersumber dari teks, doktrin, dan
ketentuan resmi, bukan sebagai fenomena sosial empiris. Karena fokus penelitian ini
adalah menggali rasionalitas syar‘i dan tujuan substantif kewajiban nafkah, metode
doctrinal dipilih untuk memungkinkan analisis mendalam terhadap sumber primer
seperti al-Qur’an, hadis, dan kitab-kitab fikih klasik. Pendekatan ini mengutamakan
keakuratan interpretasi dan konsistensi logis dalam memahami dasar hukum nafkah
serta penalaran ulama yang melandasinya (Peter, 2017).

Dalam kerangka penelitian normatif, peneliti menempatkan dalil-dalil primer
sebagai dasar konstruksi argumentatif. Al-Qur'an dan hadis menjadi sumber hukum
utama yang menjelaskan kewajiban nafkah, sedangkan pendapat fugaha berfungsi
sebagai basis interpretatif untuk memahami bagaimana ketentuan tersebut
diformulasikan sepanjang sejarah pemikiran Islam. Metode ini memerlukan pembacaan
sistematis terhadap teks-teks otoritatif, termasuk kitab turats yang secara eksplisit
membahas hak dan kewajiban dalam keluarga. Dengan demikian, penelitian ini tidak
berhenti pada pengumpulan pendapat, tetapi menilai kekuatan argumentasi yang
mendasari perumusan hukum nafkah oleh para ulama (Wahbah, 1985).

Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan maqasid al-syari‘ah sebagai
instrumen evaluatif terhadap tujuan khusus kewajiban nafkah. Pendekatan maqasid
memungkinkan peneliti memahami bahwa hukum Islam tidak sekadar menetapkan
kewajiban, tetapi merancang struktur perlindungan terhadap kemaslahatan keluarga,
terutama bagi perempuan. Dengan memfokuskan pada maqasid tingkat khusus (al-
maqasid al-khassah), penelitian ini mengevaluasi apakah kewajiban nafkah masih
mencapai fungsi substansialnya yakni menjaga stabilitas keluarga, melindungi ekonomi
perempuan, dan menghindari ketidakadilan struktural di tengah perubahan sosial
modern (Jasser, 2008).

Pendekatan selanjutnya adalah fikih keluarga (figh al-usrah), yaitu cabang fikih
yang membahas dinamika hukum dalam hubungan suami istri, nafkah, perwalian, dan
hak-hak keluarga lainnya. Pendekatan ini digunakan karena kewajiban nafkah

merupakan bagian integral dari struktur hukum keluarga yang diatur secara rinci dalam

101 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

literatur fikih klasik dan kontemporer. Dengan menggunakan fikih keluarga sebagai
pisau analisis, penelitian ini dapat membandingkan pendapat antar mazhab, menilai
konsistensi ushuliyah dalam penetapan kewajiban nafkah, serta mengidentifikasi
bagaimana konsep giwamah memengaruhi distribusi hak dan kewajiban dalam rumah
tangga. Pendekatan ini juga memungkinkan peneliti melihat dinamika perubahan hukum
keluarga dalam konteks modern (Abdurrahman, 2003).

Terakhir, penelitian ini juga menempatkan peraturan perundang-undangan
Indonesia sebagai komponen analisis normatif untuk menilai relevansi antara hukum
Islam dan hukum positif. Walaupun penelitian ini tidak bersifat empiris, analisis terhadap
UU Perkawinan, Kompilasi Hukum Islam (KHI), serta putusan peradilan agama
diperlukan untuk memahami bagaimana kewajiban nafkah diimplementasikan dalam
konteks yuridis nasional. Dengan menggabungkan metode doktrinal, pendekatan
magqasid, fikih keluarga, dan analisis hukum positif, penelitian ini menghasilkan
pemetaan komprehensif mengenai rasionalitas hukum nafkah sekaligus mengidentifikasi
potensi kesenjangan antara tujuan syariah dan realitas penerapannya (Kompilasi Hukum

[slam, 1991).

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Tujuan Khusus Hukum Islam

Konsep magqgasid al-shariah dalam wacana hukum Islam menempati posisi
epistemologis yang sangat penting karena berfungsi menjelaskan tujuan-tujuan
fundamental dari penetapan syariat. Magasid dipahami sebagai maksud-maksud ilahiyah
yang berorientasi pada kemaslahatan manusia, sehingga hukum tidak dipandang semata
sebagai teks normatif, tetapi sebagai instrumen yang diarahkan untuk menciptakan
kemanfaatan dan mencegah kemudaratan. Perspektif ini menuntut agar setiap analisis
hukum tidak berhenti pada pembacaan literal terhadap nash, tetapi masuk pada
penalaran teleologis yang mempertimbangkan orientasi moral dan sosial dari hukum itu
sendiri. Dalam konteks kajian keluarga, termasuk kewajiban nafkah suami, maqasid
memberikan paradigma bahwa ketentuan hukum harus difungsikan untuk menjamin
kesejahteraan, martabat, dan keamanan ekonomi anggota keluarga, terutama
perempuan sebagai pihak yang rentan terhadap ketidakstabilan finansial (Muhammad,

2006).

102 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Secara historis, maqasid memiliki akar kuat dalam al-Qur'an dan Sunnah yang
secara konsisten menegaskan prinsip maslahah (kemaslahatan) dan penolakan
mafsadah (kerusakan) sebagai landasan pembentukan hukum. Ulama generasi awal
merumuskan bahwa syariat bertujuan memelihara lima aspek dasar kehidupan manusia:
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), keturunan (hifz al-nasl), harta (hifz al-mal), dan
kehormatan (hifz al-‘ird). Kelima perlindungan ini menjadi perangkat analitis yang
memungkinkan penilaian normatif terhadap efektivitas suatu ketentuan hukum. Dalam
hal nafkah, relevansi maqasid terlihat dari bagaimana pemeliharaan harta dan
kehormatan perempuan harus dipertimbangkan ketika kewajiban nafkah diterapkan
dalam kondisi sosial-ekonomi yang berubah (Abu Ishaq, 2010).

Pemikiran al-Shatibi memberikan konstruksi teoritis paling komprehensif bagi
konsep maqasid melalui magnum opus-nya al-Muwafaqat. la memandang bahwa
memahami tujuan syariat adalah syarat bagi validitas ijtihad, karena hukum tidak dapat
diterapkan semata-mata berdasarkan teks tanpa memperhatikan maksud yang
dikehendaki syariat. Al-Shatibi menekankan bahwa setiap ketentuan hukum, baik yang
bersifat ibadah maupun mu‘amalah, harus dilihat sebagai bagian dari kerangka besar
kemaslahatan manusia. Kerangka ini membuka ruang metodologis untuk memahami
kewajiban nafkah bukan sebatas kewajiban literal, tetapi sebagai sarana mewujudkan
fungsi protektif terhadap perempuan, baik dari segi ekonomi maupun martabat keluarga
(Abu Ishaq, 2010).

Pembaharuan signifikan terhadap maqasid dilakukan oleh Ibn Ashur yang
berupaya memodernisasi konsep tersebut agar mampu menjawab problematika sosial
kontemporer. Ia tidak hanya menegaskan maqasid universal, tetapi juga menambahkan
magqasid khusus (magqasid khassah) seperti perlindungan institusi keluarga, stabilitas
sosial, dan keadilan gender dalam batas-batas syariat. Pendekatan Ibn Ashur
memberikan legitimasi metodologis bagi reinterpretasi hukum keluarga, termasuk
menempatkan nafkah sebagai mekanisme menegakkan kesejahteraan dan mencegah
penelantaran ekonomi. Dengan demikian, pemikiran maqasid versi modern ini menjadi
jembatan yang menghubungkan fikih klasik dengan dinamika keluarga modern
(Muhammad, 2006).

Beberapa pemikir kontemporer mengembangkan maqasid lebih jauh sebagai
metodologi sistemik dalam ijtihad modern. Kamali misalnya, menekankan bahwa

103 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

magqasid berfungsi sebagai perangkat normatif untuk reformasi hukum agar relevan
dengan kebutuhan masyarakat. Sementara itu, Auda mengusulkan pendekatan sistem
yang melihat maqasid sebagai struktur tujuan yang saling terkait dan dinamis, sehingga
hukum tidak boleh dipahami secara kaku atau terlepas dari realitas. Pandangan ini
memfasilitasi pemaknaan ulang terhadap aturan nafkah dalam konteks seperti
meningkatnya partisipasi ekonomi perempuan, model keluarga dua pencari nafkah, serta
kompleksitas hubungan rumah tangga di era modern (Jasser Auda, 2008).

Secara konseptual, maqasid menawarkan kerangka untuk mengevaluasi ulang
bagaimana ketentuan nafkah dijalankan dalam praktik hukum. Pertanyaan-pertanyaan
seperti apakah nafkah benar-benar melindungi hak ekonomi perempuan, apakah
mekanisme penegakan hukum memadai, dan apakah aturan tersebut mencegah
terjadinya eksploitasi domestik, merupakan bagian dari evaluasi maqasid. Melalui
perspektif hifz al-mal, kewajiban nafkah harus dipahami sebagai instrumen perlindungan
finansial yang memastikan perempuan tidak kehilangan sumber nafkah akibat
ketimpangan relasi kuasa dalam rumah tangga. Demikian pula, hifz al-‘ird menuntut
bahwa nafkah menjadi sarana menjaga martabat perempuan, karena penelantaran
ekonomi pada dasarnya merupakan bentuk pelanggaran martabat.

Dari segi metodologi, penerapan maqasid dalam analisis hukum keluarga
membutuhkan langkah-langkah ijtihad yang sistematis, seperti identifikasi tujuan syariat
terkait, memberikan hierarki prioritas antar-maqasid, analisis konteks sosial, serta
formulasi interpretasi hukum yang sejalan dengan perubahan sosial tanpa mengabaikan
prinsip syariat. Model kerja ilmiah semacam ini memungkinkan fleksibilitas penerapan
hukum, misalnya dalam memahami batasan nafkah, penghitungan kebutuhan layak,
serta adaptasi terhadap kondisi perempuan yang memiliki penghasilan atau pasangan
yang tidak bekerja. Pendekatan maqasid juga memberi ruang bagi pembuat kebijakan
untuk mengkonstruksi regulasi nafkah yang lebih responsif dan adil.

Pada akhirnya, maqasid al-shariah memberikan paradigma integral untuk
memahami kewajiban nafkah suami sebagai lebih dari sekadar ketentuan hukum
normatif. Melalui pendekatan maqasid, nafkah diposisikan sebagai instrumen untuk
menjaga stabilitas keluarga, melindungi hak ekonomi perempuan, dan menegakkan
martabat manusia. Namun, realisasi tujuan-tujuan tersebut membutuhkan keseriusan
dalam metodologi ijtihad, sinergi dengan hukum positif, serta desain kebijakan dan

104 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

mekanisme penegakan yang mampu menjawab kebutuhan sosial masa kini. Dengan
demikian, maqasid tidak hanya menjadi teori, tetapi juga basis normatif untuk
rekonstruksi hukum keluarga yang berkeadilan.

Nafkah sebagai Instrumen Perlindungan Ekonomi Perempuan dalam Perspektif
Fikih dan Hukum Positif

Kewajiban nafkah dalam hukum Islam tidak sekadar mencerminkan beban
finansial suami, tetapi merupakan perangkat normatif yang dirancang untuk memastikan
keberlanjutan perlindungan ekonomi perempuan. Dalam konstruksi fikih, nafkah tidak
berdiri sebagai ketentuan yang terisolasi, melainkan sebagai turunan logis dari maqasid
al-shariah yang menempatkan pemeliharaan martabat dan kesejahteraan perempuan
sebagai bagian dari prinsip keadilan keluarga. Para fuqaha sejak periode klasik
menempatkan nafkah sebagai kewajiban luziim sebuah kewajiban yang hadir secara
otomatis dengan adanya akad nikah yang sah. Dengan demikian, hubungan antara akad
dan nafkah bersifat kausal, bukan sekadar kontinjen, sehingga menjadikan nafkah
sebagai pijakan fundamental bagi stabilitas ekonomi keluarga (Al-Ghazali, 1997).

Dalam literatur fikih, al-Syafi‘i menegaskan bahwa kewajiban nafkah lahir karena
suami memperoleh hak eksklusif terhadap hubungan pernikahan, sehingga pemenuhan
nafkah menjadi syarat kesempurnaan tanggung jawab moral dan hukum suami (Al-
Syafi‘i, 2001). Argumentasi ini memperlihatkan bahwa fikih mengatur relasi keluarga
dengan logika timbal balik antara hak dan kewajiban. Ibn Qudamah bahkan menyatakan
bahwa penelantaran nafkah merupakan bentuk tadli’ al-mar’ah (menyia-nyiakan
perempuan), sebuah tindakan yang tidak hanya merugikan perempuan, tetapi juga
bertentangan dengan tujuan syariat tentang perlindungan jiwa, harta, dan keturunan (Al-
Syafi‘i, 2001). Dengan demikian, kewajiban nafkah adalah instrumen hukum yang
memiliki orientasi kuat pada perlindungan kelompok rentan, yaitu perempuan dalam
struktur pernikahan.

Dalam konteks hadis, dasar normatif kewajiban ini diperkuat oleh sabda Nabi yang
secara eksplisit mengaitkan kelalaian nafkah dengan tindakan dosa. Hadis tersebut

berbunyi:
9y (po i 0 Lasf 6 AL (AS

105 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Artinya: Cukuplah seseorang dikatakan berdosa apabila ia menelantarkan orang
yang menjadi tanggungannya. (HR. Abu Dawud: 1692)

Hadis ini terekam dalam Sunan Abi Dawid, dan para ulama sepakat bahwa ia
mencerminkan kewajiban moral sekaligus yuridis untuk menjamin keberlangsungan
kehidupan pihak yang berada dalam tanggungannya (Abu Dawud, No. 1692). Secara
teoritis, hadis ini tidak hanya memberikan legitimasi doktrinal, tetapi juga menegaskan
bahwa ketidaknafkahan merupakan pelanggaran yang memiliki implikasi hukum, sosial,
dan moral. Dengan demikian, hadis ini merupakan fondasi syariat tentang perlindungan
ekonomi keluarga, terutama perempuan.

Aspek perlindungan semakin terlihat dalam tafsir ayat-ayat yang menjadi dasar
nafkah. Dalam menafsirkan QS. al-Baqarah: 233, al-Tabari menggarisbawahi bahwa
perintah memberi nafkah bi al-ma‘riif menandakan kewajiban yang bersifat proporsional
dan kontekstual. Prinsip al-mariif memungkinkan adaptasi terhadap perubahan sosial,
standar kelayakan lokal, serta kemampuan ekonomi suami tanpa menghilangkan tujuan
utama, yaitu pemenuhan kesejahteraan perempuan secara layak (Al-Tabari, 2001).
Dengan demikian, perangkat normatif Islam telah menyediakan mekanisme fleksibel
yang mampu menjawab dinamika kehidupan keluarga dalam berbagai ruang sosial,
termasuk masyarakat modern.

Dimensi perlindungan nafkah dalam fikih kemudian terintegrasi ke dalam hukum
positif Indonesia melalui Undang-Undang Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam
(KHI). Pasal 34 KHI menetapkan secara eksplisit bahwa suami wajib melindungi istri dan
memberikan segala keperluan hidup berumah tangga sesuai dengan kemampuan dan
kelayakan. Formulasi hukum nasional ini mencerminkan proses harmonisasi antara
prinsip syariah dan kebutuhan hukum modern, sehingga negara mengambil peran
sebagai penjamin hak ekonomi perempuan. Integrasi ini memperlihatkan bahwa konsep
nafkah dalam fikih bukan hanya relevan, tetapi juga kompatibel dengan kerangka
perlindungan hak perempuan dalam sistem hukum Indonesia (Undang-Undang Nomor 1
Tahun 1974).

Relevansi Maqasid dalam Kewajiban Nafkah: Implikasi Hifz al-Nafs, Hifz al-Nasl,
dan Hifz al-Mal

Kewajiban nafkah dari perspektif maqasid al-syari‘ah menegaskan bahwa tujuan
syariat tidak hanya sekadar menata hubungan hukum antara suami dan istri, tetapi

106 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

mencakup perlindungan multidimensi terhadap stabilitas pribadi (hifz al-nafs),
keberlanjutan keluarga (hifz al-nasl), dan kesejahteraan ekonomi (hifz al-mal). Dalam
konteks hifz al-nafs, kewajiban nafkah berperan dalam menjamin pemenuhan kebutuhan
dasar perempuan yang merupakan bagian dari tanggung jawab suami, sekaligus
mencegah kondisi sosial yang dapat menimbulkan kerugian jiwa seperti kemiskinan,
kehilangan martabat, atau ketergantungan ekstrem. Konsep nafkah dalam fikih perlu
dipahami secara holistik dengan mempertimbangkan dinamika ekonomi modern, di
mana peran perempuan dalam ekonomi keluarga semakin signifikan dan kebutuhan
hidup makin kompleks; pemahaman ini selaras dengan maqasid yang menekankan
kesejahteraan jiwa dan kehidupan yang bermartabat (Fauziah Hayati, 2024).

Dari sisi hifz al-nasl, kewajiban nafkah berkontribusi pada stabilitas keluarga yang
merupakan unit dasar masyarakat. Keluarga yang stabil secara ekonomi dan emosional
akan menghasilkan lingkungan yang kondusif bagi pertumbuhan anak-anak, sehingga
proses pendidikan, pembentukan karakter, dan pemenuhan hak-hak dasar anak dapat
berlangsung optimal. Relevansi konsep nafkah terhadap dinamika kehidupan modern
menegaskan bahwa jika nafkah tidak dipenuhi, maka dampaknya tidak hanya dirasakan
oleh istri tetapi juga oleh anak termasuk potensi meningkatnya stres keluarga, konflik
internal, dan penurunan kualitas hidup anak-anak (Toha, 2025). Pendekatan maqasid ini
memperluas cakupan analisis hukum nafkah bukan lagi sebagai kewajiban material
antara dua individu, tetapi sebagai instrumen pemeliharaan generasi yang sejahtera.

Lebih lanjut, aspek hifz al-mal menunjukkan bahwa kewajiban nafkah merupakan
bagian dari perwujudan tanggung jawab ekonomi yang adil dalam keluarga. Perempuan
sebagai bagian dari unit keluarga memiliki hak atas pemenuhan kebutuhan ekonomi
yang sah menurut syariat, dan kewajiban nafkah suami adalah mekanisme hukum yang
menjamin pemenuhan hak tersebut. Tanggung jawab nafkah tidak hanya sekadar
menyediakan kebutuhan minimal, tetapi juga mencerminkan kestabilan ekonomi
keluarga sebagai struktur sosial, sehingga layak disebut sebagai fungsi redistributive
justice dalam konteks keluarga Islam (Rendy, 2025). Pandangan ini relevan dengan
magqasid al-syari‘ah yang menempatkan perlindungan harta bukan hanya untuk pemilik
kekayaan, tetapi juga untuk memelihara kesejahteraan pihak yang memiliki hubungan

sosial dekat seperti istri dan anak.

107 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Untuk menjadikan kewajiban nafkah relevan terhadap dinamika sosial
kontemporer, hukum Islam perlu menafsirkan kembali relasi nafkah dengan kemampuan
ekonomi keluarga modern, termasuk peran perempuan sebagai pencari nafkah
produktif. Maka perspektif tersebut mengemukakan bagaimana konsep nafkah bisa
direinterpretasi melalui kerangka maqasid untuk mencerminkan realitas sosial tanpa
mengurangi tujuan perlindungan hak-hak ekonomi perempuan (Moh. Afandi, 2021).
Reinterpretasi ini tidak menempatkan peraturan tekstual sebagai titik akhir, melainkan
sebagai titik awal dalam memahami bagaimana perlindungan ekonomi perempuan dapat
dipertahankan dalam konteks hukum keluarga Islam yang dinamis.

Perspektif maqasid memberikan kerangka evaluatif terhadap efektivitas hukum
nafkah dalam mencapai tujuan perlindungan ekonomi perempuan. Dalam kasus
kewajiban nafkah pasca perceraian, ditemukan bahwa wupaya peradilan dalam
menegakkan hak nafkah terutama nafkah madhiyah dan iddah sering kali berkaitan erat
dengan perlindungan ekonomi perempuan yang rentan setelah hubungan pernikahan
berakhir (Abdul, 2024). Pendekatan ini menunjukkan bahwa perlindungan ekonomi
tidak hanya relevan dalam situasi perkawinan, tetapi juga dalam fase transisi sosial
seperti perceraian, sehingga magqasid al-syari‘ah memberikan landasan normatif yang
kuat dalam menjamin keadilan dan kesejahteraan perempuan secara berkelanjutan.

Pendekatan magqasid al-syari‘ah terhadap kewajiban nafkah tidak hanya
menegaskan kerangka normatifnya, tetapi juga memberikan perangkat analitis untuk
mengevaluasi efektivitas aturan nafkah dalam realitas sosial. Salah satu kritik dalam
kajian hukum keluarga modern adalah bahwa pemenuhan nafkah sering kali tidak
sejalan dengan tujuan perlindungan (protection goals) yang diamanatkan syariat, baik
karena lemahnya penegakan hukum maupun karena ketidakseimbangan relasi ekonomi
dalam rumah tangga. Persoalan nafkah pada banyak kasus berakar pada kurangnya
mekanisme penegakan hukum yang responsif terhadap kebutuhan ekonomi perempuan,
sehingga maqasid dapat berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk memperbaiki
kualitas regulasi nafkah agar lebih berpihak pada keadilan substantif.

Analisis magasid menghendaki bahwa kewajiban nafkah dilihat bukan sekadar
norma teknis tetapi sebagai sarana pemeliharaan tujuan syariat secara sistemik. Pada
level praktis, beberapa studi empiris dan normatif menunjukkan bahwa pemahaman
tekstual tentang nafkah seringkali tidak cukup untuk menjamin tercapainya hifz al-nafs

108 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

dan hifz al-mal jika tidak diparafrasekan melalui prinsip maqasid yang menimbang
konteks sosial dan ekonomi keluarga kontemporer. Dalam hal ini, ditekankan perlunya
pembacaan maqasid yang sensitif terhadap realitas misalnya dengan memperhitungkan
faktor inflasi, distribusi kerja dalam rumah tangga modern, dan peranan perempuan
sebagai pencari nafkah sehingga penetapan dan penegakan nafkah tetap memenuhi
tujuan perlindungan hidup dan kehormatan. Pendekatan maqasid demikian merestorasi
tujuan normatif nafkah dari sekadar klaim material menjadi instrumen kebijakan hukum
keluarga yang pro-keadilan social (Fauziah, 2024).

Tinjauan komparatif terhadap putusan pengadilan agama dan literatur hukum
keluarga menegaskan bahwa interpretasi hakim cenderung memadukan dalil fikih
dengan pertimbangan kesejahteraan keluarga suatu praktik yang selaras dengan metode
magqasid. Studi tentang pelaksanaan nafkah madhiyah di pengadilan agama menemukan
bahwa hakim sering memperhitungkan dampak ekonomi jangka panjang pada istri dan
anak ketika menetapkan kewajiban pembayaran, sehingga keputusan yudisial berfungsi
sebagai sarana pemulihan perlindungan ekonomi pasca perceraian. Hal ini mempertegas
peran lembaga peradilan sebagai penggerak implementasi maqasid dalam ranah yuridis:
hukum positif menjadi medium untuk menegakkan tujuan syariat terkait hifz al-nasl dan
hifz al-mal. Dengan demikian, penggunaan maqasid sebagai lensa interpretatif
membantu menjembatani celah antara teks fikih dan kebutuhan keadilan ekonomi
konkret di pengadilan (Hotnidah, 2024).

Namun, literatur juga menyoroti tantangan operasional ketika maqasid dijadikan
dasar reformulasi kewajiban nafkah. Salah satu masalah praktis adalah ketidakjelasan
standar “ma’rif/kifayah” yang dipakai sebagai tolak ukur jumlah dan kualitas nafkah
padahal maqasid menuntut standar yang menegakkan martabat. Variasi putusan dan
praktik antar kota dan antar hakim, yang mencerminkan interpretasi lokal dan kapasitas
ekonomi pihak-pihak terkait. Oleh karena itu, saran normatif yang muncul dari studi
magqasid adalah perlunya panduan interpretatif yang lebih sistematik, seperti pedoman
penilaian kemampuan bayar, indikator kelayakan nafkah, dan mekanisme eksekusi, agar
tujuan hifz al-nafs dan hifz al-mal tidak bergantung semata pada goodwill atau
kemampuan litigasi pihak perempuan. Pendekatan terstandarisasi semacam ini dapat
menjaga keseragaman perlindungan hak ekonomi perempuan tanpa mereduksi
fleksibilitas maqasid (Theresia, 2024).

109 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Maqgasid memberikan dasar etis untuk memperluas konsep nafkah di luar
kebutuhan primer; misalnya mempertimbangkan nafkah kesehatan, pendidikan anak,
dan kebutuhan psikososial yang mendukung martabat dan kelangsungan hidup keluarga.
Perspektif ini menemukan dukungan dalam kajian yang mengkaji nafkah bagi istri karier
atau situasi di mana perempuan menjadi kepala keluarga sementara, maqasid menuntut
bahwa perlindungan terhadap mal dan nafs tidak berakhir hanya pada kebutuhan
biologis dasar tetapi juga pada kondisi yang memungkinkan manusia hidup bermartabat.
Pendekatan demikian mengubah tafsir nafkah menjadi instrumen redistributif dalam
keluarga yang mendukung keadilan substantif, bukan hanya pemenuhan minimum
subsistensi. Reformulasi ini relevan untuk menjawab tantangan modern seperti beban
pendidikan, biaya kesehatan, dan risiko ekonomi pasca-perceraian.

Implikasi normatif dari kajian maqasid terhadap nafkah menuntut sinergi antara
pengembangan pedoman yudisial, kebijakan publik, dan pendidikan hukum masyarakat.
Literatur contemporary menyarankan tiga langkah konkrit: (1) penguatan pedoman
peradilan yang mengintegrasikan indikator maqasid dalam penilaian nafkah; (2)
kebijakan sosial yang mensubsidi atau memfasilitasi eksekusi putusan nafkah bagi pihak
yang tak mampu menagih; dan (3) program pemberdayaan ekonomi perempuan untuk
mengurangi kerentanan struktural. Secara normatif, pendekatan semacam ini
mempertahankan otonomi teks syariat namun mengoperasionalisasikan maqasid
menjadi alat perlindungan hak ekonomi perempuan yang efektif di ranah hukum positif.
Dengan demikian, maqasid bukan sekadar teori normatif ia menjadi kerangka praktis
bagi reformasi hukum keluarga yang memenuhi tujuan syariat: menjaga hidup,

keturunan, dan harta secara berkeadilan (Ardo, 2025).

4. KESIMPULAN

Nafkah dalam hukum keluarga Islam merupakan manifestasi langsung dari tujuan-
tujuan khusus syariat yang diarahkan untuk menjaga ketertiban, keberlanjutan, dan
kemaslahatan institusi keluarga. Kewajiban ini tidak berdiri sebagai norma teknis
semata, tetapi mencerminkan integrasi antara dimensi moral, spiritual, dan legal yang
dikonstruksi melalui prinsip magqasid al-shari‘ah. Dengan menyediakan jaminan
ekonomi, nafkah berfungsi menjaga stabilitas emosional dan fisik anggota keluarga,

terutama istri dan anak, sehingga tercapai tujuan perlindungan terhadap jiwa (hifz al-

110 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

nafs), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Analisis normatif menunjukkan
bahwa teks-teks primer syariat baik al-Qur’an, hadis, maupun fikih klasik secara
konsisten menegaskan bahwa nafkah bukan kewajiban situasional, tetapi salah satu
mekanisme syariat dalam memastikan struktur keluarga tetap berjalan sesuai fitrah dan
amanat moralnya. Dalam konteks sosial modern, kewajiban nafkah tetap memiliki
relevansi yuridis karena menjadi instrumen yang mengikat perilaku ekonomi suami
dalam ruang lingkup rumah tangga, sekaligus memberi legitimasi bagi negara untuk
menegakkan aturan positif yang menjamin pendistribusian tanggung jawab tersebut.
Dengan demikian, nafkah bukan hanya kewajiban hukum, tetapi juga instrumen syariat
yang berfungsi menjaga keberlanjutan keluarga sebagai unit dasar masyarakat serta
memastikan bahwa tujuan-tujuan luhur hukum Islam terimplementasi secara nyata

dalam kehidupan rumah tangga.

5. DAFTAR PUSTAKA

Abu Dawud. Sunan Abi Dawud. Hadis No. 1692.

Afandi, Moh. “Nafkah Produktif Perspektif Maqashid Syariah.” Al-Manhaj: Journal of
Indonesian Islamic Family Law 3, no. 1 (2021): 40-53.

al-Ghazali. al-Mustasfa. Edited by Muhammad Abd al-Salam. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 1997.

al-Jaziri, Abdurrahman. Kitab al-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba‘ah. Vol. 4. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘IImiyyah, 2003.

al-Shatibi, Abu Ishaq. al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah. Vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2003.

al-Syafi‘i. al-Umm. Vol. 5. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 2001.

al-Tabari. Jami‘ al-Bayan fi Ta’'wil al-Qur’an. Vol. 2. Cairo: Dar Hijr, 2001.

Ardo, H., and A. I. Adamu. “The Rights of a Working Wife to Maintenance: An Islamic
Perspective.” MAQOLAT: Journal of Islamic Studies 3, no. 2 (2025): 250-257.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008.

Aziz, Abdul, Igbal Subhan Nugraha, and Lukman Hakim. “Post-Divorce Maintenance in
Contemporary Islamic Family Law: An Empirical Study of Judges’ Considerations at
the East Jakarta Religious Court.” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 7, no. 1

(2024): 1-17.

111 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



AT-TAKLIM : Jurnal Pendidikan Multidisiplin

Badan Peradilan Agama. Laporan Tahunan Perkara Perceraian di Indonesia. Jakarta:
Mahkamah Agung RI, 2022.

Fauziah Hayati. “Konsep Nafkah Dalam Islam: Kajian Literatur Terhadap Pemahaman
Klasik dan Pendekatan Ekonomi Syariah Modern.” Indonesian Journal of Islamic
Jurisprudence, Economic and Legal Theory 2, no. 4 (2024): 2230-2239.

Hermanto, Rendy Dwi, and Ahmad Subhan. “Dekonstruksi Konsep Nafkah: Analisis
Systematic Literature Review terhadap Keadilan Gender dalam Rumah Tangga
Muslim.” Jurnal Antologi Hukum 5, no. 1 (2025): 145-160.

Hotnidah Nasution, Windy Triana, and Ahmad Rifqi Muchtar. “Ensuring Children’s Rights
after Divorce in Indonesia: Religious Court Decisions on Nafkah Madiyah.” Al-
Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 17, no. 1 (2024): 41-57.

Ibn Qudamabh. al-Mughni. Vol. 9. Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997.

Kompilasi Hukum Islam (Instruksi Presiden No. 1 Tahun 1991). Buku I: Ketentuan
tentang Hak dan Kewajiban Suami Istri.

Ma'’arif, Toha. “Relevansi Konsep Nafkah dalam Hukum Keluarga Islam terhadap
Dinamika Kehidupan Modern.” Al-Fuadiy: Jurnal Hukum Keluarga Islam 7, no. 2
(2025): 96-109.

Marzuki, Peter Mahmud. Penelitian Hukum. Edisi Revisi. Jakarta: Kencana, 2017.

Mulia, Musdah. “Nafkah dan Keadilan Gender dalam Hukum Keluarga Islam.” Jurnal
Ahkam 18, no. 2 (2018): 145-147.

Nasution, Hotnidah, Windy Triana, and Ahmad Rifqi Muchtar. “Ensuring Children’s Rights
after Divorce in Indonesia: Religious Court Decisions on Nafkah Madiyah.” Al-Ahwal
17,no0.1 (2024): 41-57.

Theresia Dyah Wirastri and Stijn Cornelis Van Huis. “The State of Indonesia’s Marriage
Law: 50 Years of Statutory and Judicial Reforms.” AHKAM: Jurnal [lmu Syariah 24,
no. 2 (2024): 215-32.

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan; Kompilasi Hukum Islam
(1991), Pasal 34.

Wahbah al-Zuhayli. al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Vol. 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 1985.

112 | Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026



