Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
Halaman: 223 - 236

Sufisme dalam Konteks Modernitas Islam: Adaptasi, Transformasi, dan

Relevansi Spiritual Kontemporer
Aslam Habibi
Prodi [Imu Tasawuf Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin

Email: Aslamhabibi20@gmail.com

Informasi Abstract

Volume :3 This study discusses the position and relevance of Sufism in facing Islamic
Nomor :1 modernity, which Is characterized by urbanization, secularization,
Bulan : Januari globalization, and socio-cultural changes. Modernity is often considered a

threat to Sufism because it is perceived as a mystical and pre-modern
Tahun  :2026 tradition. However, through a qualitative approach based on literature
E-ISSN  :3062-9624  sydies, this study shows that Sufism has not declined but has undergone
adaptive transformation. Analysis of classical and contemporary literature
and empirical studies reveal that Sufism has adapted through changes in
spiritual practices, restructuring of Sufi orders, utilization of digital
technology, and involvement in social and political fields. In addition to
maintaining its spiritual role, Sufism also contributes to the formation of
social ethics, strengthening community solidarity, and responding to the
crisis of meaning in modern society. These findings challenge the classical
thesis of secularization and affirm that Sufism is a dynamic, adaptive,
transnational Islamic tradition that remains relevant in the modern and
globalized era.

Keyword: Sufism, Islamic Modernity, Urbanization

Abstrak

Penelitian ini membahas posisi dan relevansi sufisme dalam menghadapi modernitas Islam yang
ditandai oleh urbanisasi, sekularisasi, globalisasi, serta perubahan sosial-budaya. Modernitas sering
dianggap mengancam sufisme karena dipersepsikan sebagai tradisi mistis dan pra-modern. Namun,
melalui pendekatan kualitatif berbasis studi kepustakaan, penelitian ini menunjukkan bahwa sufisme
tidak mengalami kemunduran, melainkan bertransformasi secara adaptif. Analisis terhadap literatur
klasik dan kontemporer serta studi empiris mengungkap bahwa sufisme menyesuaikan diri melalui
perubahan praktik spiritual, restrukturisasi organisasi tarekat, pemanfaatan teknologi digital, serta
keterlibatan dalam bidang sosial dan politik. Selain mempertahankan peran spiritual, sufisme juga
berkontribusi dalam pembentukan etika sosial, penguatan solidaritas komunitas, dan penanggapan
krisis makna masyarakat modern. Temuan ini menantang tesis sekularisasi klasik dan menegaskan
bahwa sufisme merupakan tradisi Islam yang dinamis, adaptif, transnasional, dan tetap relevan di era
modern dan globalisasi.

Kata Kunci: Sufisme, Modernitas Islam, Urbanisasi

223 Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:Aslamhabibi20@gmail.com

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

A. PENDAHULUAN

Sufisme sebagai aliran kebaktian dan mistik dalam Islam sejak lama memainkan peran
penting dalam membentuk dimensi spiritual umat Muslim. Ia hadir tidak hanya sebagai praktik
keagamaan, tetapi juga sebagai tradisi yang terjalin erat dengan budaya, seni, dan tata sosial
masyarakat Muslim. Namun, modernisasi yang melanda dunia Islam membawa dampak yang
signifikan bagi keberlangsungan sufisme. Perubahan sosial akibat urbanisasi, pendidikan
sekuler, industrialisasi, dan globalisasi menghadirkan tantangan besar yang memaksa tradisi
ini untuk menegosiasikan posisinya dalam kehidupan modern. Modernitas sering dipahami
identik dengan rasionalitas dan efisiensi, sedangkan sufisme lebih menekankan pengalaman
batin, transendensi, dan penghayatan spiritual. Pertentangan inilah yang kerap memunculkan
anggapan bahwa sufisme tidak lagi relevan di tengah arus perubahan.!

Meskipun demikian, kenyataan menunjukkan bahwa sufisme tidak lenyap begitu saja.
Justru dalam situasi krisis spiritual yang dialami masyarakat modern, sufisme mendapatkan
ruang baru sebagai alternatif pencarian makna hidup.? Tradisi tarekat dan praktik zikir tetap
bertahan, bahkan mengalami kebangkitan di sejumlah wilayah Muslim, termasuk di perkotaan
yang sebelumnya dianggap lebih dekat dengan rasionalitas modern. Fenomena ini
menimbulkan pertanyaan mengenai bagaimana sufisme mampu beradaptasi dengan dinamika
modernitas, serta peran apa yang dapat dimainkan dalam menjawab kebutuhan spiritual umat
Islam masa Kini.

Pertama, penelitian Barsihannor dalam Jurnal yang berjudul "Sayyed Hossein Nasr
(Sufisme Masyarakat Modern)”, membahas pemikiran Sayyed Hossein Nasr tentang relevansi
sufisme dalam menghadapi krisis spiritual masyarakat modern. Latar belakang penelitian ini
berangkat dari kondisi modernisasi dan globalisasi yang melahirkan materialisme,
sekularisme, serta dominasi ilmu pengetahuan dan teknologi, sehingga manusia mengalami
keterasingan, kehampaan, dan Kkrisis nilai. Penelitian ini bertujuan menjelaskan peran sufisme
sebagai alternatif solusi atas problem spiritual tersebut. Metode yang digunakan adalah studi
kepustakaan dengan pendekatan kualitatif deskriptif, melalui analisis karya Nasr dan literatur
terkait sufisme. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sufisme menawarkan keseimbangan
antara kebutuhan jasmani dan ruhani, kontemplasi dan aksi, serta menjadi ruang spiritual bagi

masyarakat perkotaan yang jenuh dengan gaya hidup materialistik. Kesimpulannya, sufisme

nn

1 Ghulam Falach and Ridhatullah Assya’bani, “Peran Tasawuf Di Era Masyarakat Modern” Peluang Dan Tantangan”,
Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 21, no. 2 (2021): 193-194.
2 Seyyed Hossein Nasr, Tasawuf Dulu Dan Sekarang, trans. Abdul Hadi W.M (IRCiSoD, 2020), 59.

224 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

yang berakar pada nilai-nilai humanistis dan transendental Islam tetap relevan untuk
menjawab tantangan modern, dengan catatan perlu direformulasi agar sesuai dengan
perkembangan zaman tanpa meninggalkan substansi utamanya.3

Kedua, Penelitian berjudul “Tasawuf di Era Modernitas: Kajian Komprehensif seputar
Neo-Sufisme” karya Muhammad Sakdullah membahas peran sufisme dalam menjawab
tantangan kehidupan modern. Latar belakang penelitian ini berangkat dari kenyataan bahwa
masyarakat modern yang hidup dalam dominasi materialisme, pragmatisme, dan sekularisme
mengalami Kkrisis spiritual yang mendalam. Tujuan penelitian adalah mengkaji peran neo-
sufisme sebagai tasawuf gaya baru yang mampu memberikan solusi terhadap problem manusia
modern dengan menyeimbangkan aspek jasmani dan rohani, duniawi dan ukhrawi. Metode
penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan dengan pendekatan analisis-deskriptif
terhadap literatur sufisme klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa neo-
sufisme tidak hanya menekankan aspek mistis-individual, tetapi juga berperan aktif dalam
dimensi sosial, moral, dan kemasyarakatan. Kesimpulannya, neo-sufisme relevan di era
modern karena mampu mengajarkan keseimbangan (tawazun) serta menghadirkan
spiritualitas yang adaptif terhadap dinamika zaman tanpa kehilangan akar ajaran Islam.*

Ketiga, penelitian berjudul “Pembaharuan dalam Tasawuf (Studi Terhadap Konsep Neo-
Sufisme Fazlurrahman)” karya Tita Rostitawati tahun 2018 berangkat dari kegelisahan atas
melemahnya spiritualitas umat Islam modern yang sering kali terjebak dalam dikotomi
duniawi dan ukhrawi. Fazlur Rahman menawarkan gagasan Neo-Sufisme sebagai bentuk
pembaruan tasawuf yang lebih responif terhadap perkembangan zaman. Tujuan penelitian ini
adalah menguraikan pemikiran Fazlur Rahman mengenai Neo-Sufisme, menelusuri bagaimana
konsep tersebut mereaktualisasi nilai-nilai sufistik, sekaligus menilai perbedaan pokoknya
dengan tasawuf klasik. Metode yang digunakan berupa penelitian kepustakaan dengan
pendekatan deskriptif kualitatif, melalui kajian karya-karya Fazlur Rahman serta analisis kritis
terhadap literatur yang relevan. Hasil kajian memperlihatkan bahwa Neo-Sufisme menekankan
pentingnya kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah, meneladani Nabi dan generasi awal Islam,
serta menjaga keseimbangan antara dimensi spiritual dan peran sosial. Selain itu, Neo-Sufisme
menolak sufisme yang terlalu ritualistik atau eksklusif, dan menekankan tanggung jawab sosial.

Kesimpulannya, gagasan Fazlur Rahman mampu menghadirkan tasawuf yang lebih kontekstual

3 Barsihannor Annur, “Sayyed Hossein Nasr (Sufisme Masyarakat Modern),” Al-Hikmah Journal for Religious Studies
15, no. 2 (2014): 127-34.

4 Muhammad Sakdullah, “Tasawuf Di Era Modrnitas (Kajian Komperhensif Seputar Neo-Sufisme),” Living Islam:
Journal of Islamic Discourses 3, no. 2 (2020): 364-86.

225 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

dan dinamis, sehingga tetap berakar pada tradisi Islam namun selaras dengan kebutuhan
masyarakat modern.>

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana sufisme sebagai tradisi spiritual Islam merespons dan beradaptasi terhadap
dinamika modernitas, serta menelaah bentuk-bentuk transformasi praktik, organisasi, dan
wacana sufistik dalam konteks sosial, budaya, dan politik kontemporer. Penelitian ini juga
bertujuan untuk mengkaji kontribusi sufisme dalam menjawab krisis spiritual masyarakat
modern, sekaligus menantang asumsi klasik yang memandang sufisme sebagai tradisi pra-
modern yang tidak relevan dengan dunia modern. Dengan demikian, penelitian ini berupaya
menempatkan sufisme sebagai tradisi religius yang dinamis, adaptif, dan transnasional dalam
lanskap Islam kontemporer.

Kajian mengenai sufisme dan modernitas menjadi penting karena ia membuka ruang
pemahaman bahwa hubungan keduanya tidak semata-mata antagonis. Sebaliknya, sufisme
memiliki fleksibilitas yang memungkinkan integrasi dengan nilai-nilai modern tanpa
kehilangan identitas spiritualnya. Penelitian ini bertujuan untuk menelaah relevansi sufisme
dalam konteks modern, menggali bentuk-bentuk adaptasi yang dilakukan, serta menyoroti
kontribusinya bagi kehidupan religius dan sosial umat Islam. Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya wacana mengenai posisi sufisme dalam Islam kontemporer

sekaligus menunjukkan potensi keberlanjutannya di era globalisasi.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian mengenai Sufisme dan Modern dalam Islam menggunakan pendekatan
kualitatif karena kajian ini berfokus pada pemahaman, penafsiran, dan analisis mendalam
terhadap gagasan dan pemikiran yang berkembang dalam literatur sufisme. Pendekatan
kualitatif dipilih sebab objek penelitian tidak berupa data numerik, melainkan teks, konsep,
serta wacana yang terkait dengan sufisme dalam kaitannya dengan modernitas. Dengan
demikian, penelitian ini berusaha menyingkap makna yang terkandung dalam karya tulis dan
membandingkannya dengan konteks sosial-keagamaan kontemporer.

Jenis penelitian yang digunakan adalah book review atau telaah kepustakaan.” Melalui

metode ini, peneliti menelaah berbagai sumber utama, seperti buku-buku tentang tasawuf,

5 Tita Rostitawati, “Pembaharuan Dalam Tasawuf:(Studi Terhadap Konsep Neo-Sufisme Fazlurrahman),” Farabi 15,
no. 2 (2018): 67-80.

6 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian (Antasari Press, 2011), 42.

7 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian, 72.

226 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

artikel akademik, dan karya pemikir Islam modern yang relevan dengan tema penelitian.
Teknik review buku bukan hanya merangkum isi literatur, melainkan juga menganalisis
struktur pemikiran, mengidentifikasi tema-tema penting, serta mengevaluasi argumentasi

yang disajikan oleh penulis.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Sufisme sebagai salah satu dimensi spiritual dan mistik dalam Islam menghadapi
tantangan serius seiring dengan masuknya arus modernisasi di dunia Muslim. Modernisasi
membawa dampak besar berupa percepatan urbanisasi, meluasnya pendidikan umum non-
agama, pergeseran tatanan sosial tradisional, serta meningkatnya akses informasi. Kondisi ini
menimbulkan tekanan berat bagi umat Islam, bahkan lebih mengguncang dibandingkan
pengalaman Barat, sebab proses modernisasi di dunia Islam datang terlambat dan kerap
berlangsung secara paksa akibat kolonialisme.8

Penelitian ini juga memperlihatkan adanya pertanyaan fundamental di kalangan umat
[slam mengenai sejauh mana tradisi keagamaan mampu beradaptasi dengan tuntutan zaman
modern. Isu-isu seperti demokrasi, pluralisme, hak asasi manusia, dan kesetaraan gender
menuntut adanya pembaruan dalam pemahaman hukum Islam klasik agar tetap relevan.
Respon yang muncul pun beragam. kelompok Salafi menolak bentuk sosial modernitas,
sedangkan kalangan modernis berusaha menafsirkan kembali Al-Qur'an dan Hadis dengan
pendekatan hermeneutik agar sesuai dengan nilai-nilai demokratis dan egaliter.®

Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa pandangan dunia Barat terhadap Islam
masih diwarnai dengan skeptisisme. Tokoh seperti Samuel Huntington dan Bernard Lewis
mengemukakan teori “benturan peradaban” yang menilai Islam tidak sejalan dengan
demokrasi. Akan tetapi, pandangan tersebut dikritik oleh para pemikir kontemporer yang
menegaskan bahwa Islam bukan tradisi tunggal, melainkan kaya dengan variasi pemikiran.
Tokoh progresif seperti Charles Kurzman dan Omid Safi menunjukkan bahwa Islam memiliki
potensi besar untuk berperan positif dalam masyarakat modern yang plural melalui pemikiran
rasional, kritis, dan inklusif.10

Upaya menyelaraskan tradisi Islam dengan modernitas menjadi perhatian penting di
dunia Muslim dan mendapat apresiasi di Barat karena perannya dalam dinamika sosial-budaya.

Namun, sufisme meliputi praktik mistik, etika, ibadah, seni, dan pengalaman spiritual sering

8 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism (Rajawali Pers, 2008), 1-4.
9 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 1-4
10 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 1-4.

227 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

dianggap kurang kompatibel dengan modernitas oleh sebagian komunitas Muslim dan
ilmuwan sosial. Dominasi teori modernisasi abad ke-20 menekankan rasionalitas sosial sebagai
ciri masyarakat maju, dengan asumsi bahwa agama kehilangan relevansi. Dalam kerangka ini,
sufisme, yang menekankan pengalaman puncak kesadaran akan Tuhan melalui bimbingan guru
dan praktik ritual, kerap dikaitkan dengan mistisisme yang dianggap tidak produktif secara
sosial-ekonomi.!?

Meski mendapat kritik dari kaum pembaru Muslim terkait praktik bid’ah, zikir berjamaah,
dan penghormatan guru tarekat, penelitian menunjukkan sufisme memiliki kapasitas adaptasi.
Tarekat sufi mengaitkan kewajiban ritual dengan pengalaman spiritual intens, membentuk
kesadaran etis dan religius yang mendalam. Pertumbuhan sufisme dalam masyarakat modern
menunjukkan bahwa pengalaman mistik dapat tetap relevan, bahkan berkembang, menantang
asumsi tradisional tentang sekularisasi dan rasionalisasi, serta memperlihatkan interaksi
dinamis antara agama dan perubahan sosial.1?

Penelusuran terhadap kebangkitan Islam pasca-1967 dan revolusi Iran memperlihatkan
bahwa dinamika tersebut tidak hanya memunculkan gerakan Islamis dan neofundamentalis,
tetapi juga membuka jalan bagi revitalisasi sufisme. Fakta ini menunjukkan bahwa sufisme
tidak sekadar sisa tradisi pra-modern yang melemah, melainkan tradisi religius yang mampu
menyesuaikan diri dengan modernitas.!3

Asumsi para orientalis dan ilmuwan sosial abad ke-20 seperti Arberry, Geertz, dan Gellner
yang menilai bahwa tarekat sufi mengalami kemunduran dan hanya bertahan di kalangan
masyarakat pedesaan terbukti tidak sepenuhnya akurat. Penelitian kontemporer justru
mengungkap keberadaan komunitas sufi perkotaan terdidik yang tetap aktif dan berpengarubh,
terutama di kalangan kelas menengah. Dengan demikian, oposisi antara Islam “populer”
pedesaan dan Islam “skripturalis” perkotaan tidak lagi relevan.14

Kajian Gilsenan (1967, 1973) memperlihatkan bahwa modernisasi memang mengurangi
sejumlah fungsi sosial-ekonomi tarekat, tetapi tidak menghapus peranannya. Beberapa tarekat
bahkan berhasil mengadopsi struktur formal dan rasionalisasi organisasi sehingga tetap

signifikan di ruang perkotaan. Hal ini ditegaskan pula oleh Hoffman (1985), yang menemukan

11 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 4-8.
12 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 4-8.
13 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 8-9.
14 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 9-10.

228 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

peningkatan jumlah tarekat sepanjang abad ke-20 serta keterlibatan kalangan menengah
berpendidikan dalam praktik sufisme.15

Selain itu, penelitian di berbagai kawasan seperti Turki, Mesir, dan Afrika Utara
menunjukkan bahwa sufisme dapat memainkan peran politik, baik dalam perlawanan terhadap
kolonialisme, dukungan terhadap gerakan nasionalis, maupun keterlibatan dalam partai Islam
modern. Fenomena yang dikenal sebagai “neo-sufisme” ditandai dengan militansi, orientasi
pada syariah, serta agenda reformis menunjukkan adanya transformasi internal yang
menyesuaikan diri dengan tantangan sosial-politik kontemporer.16

Di era globalisasi, jaringan transnasional sufi semakin menguat melalui migrasi
internasional, perkembangan teknologi komunikasi, dan mobilitas diaspora Muslim. Kasus
Muridiyah di Senegal, jaringan Nurcu dan Gulen di Turki, hingga Haqqani Nagsyabandiyah yang
memanfaatkan media digital menunjukkan bagaimana sufisme membangun relasi lintas batas
yang luas dan adaptif.1”

Oleh karena itu, sufisme dapat dipahami bukan sebagai fenomena yang merosot akibat
modernisasi, melainkan sebagai tradisi religius yang dinamis, adaptif, dan transnasional.
Kebangkitan sufisme di era modern sekaligus menantang tesis sekularisasi klasik, serta
menegaskan bahwa agama mampu bertransformasi dan berinteraksi secara produktif dengan
modernitas serta globalisasi.!8

Buku Urban Sufisme menghimpun berbagai riset kontemporer tentang sufisme di dunia
Muslim yang menilai kembali pandangan lama mengenai sufisme sebagai fenomena pra-
modern yang meredup di tengah modernisasi. Melalui pendekatan komparatif, para penulis
menyoroti dinamika sufisme dari Asia Tenggara hingga Afrika Barat, serta dari Timur Tengah
hingga dunia Barat. Fokus kajian diarahkan pada perubahan praktik, otoritas, dan jaringan sufi
dalam merespon transformasi sosial akibat modernitas. Penelitian-penelitian ini menegaskan
daya tarik sufisme di kalangan masyarakat urban, sekaligus memperlihatkan keterhubungan
antara komunitas perkotaan, pedesaan, dan diaspora Muslim internasional.’?

Studi kasus yang dipaparkan memperlihatkan variasi adaptasi sufisme. Di Mesir,
misalnya, tarekat Khalwatiyah menunjukkan fleksibilitas dalam membentuk pola ikatan murid

dan syaikh sesuai kebutuhan lokal (Chih). Di Turki, jamaah Nagsyabandiyah Iskandarpasha

15 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 10-12.
16 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 12-14.
17 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 15.

18 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 8-15.
19 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 16.

229 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

menekankan praktik sohbet dan khidmah sebagai wujud pengabdian sosial yang terlembaga
dalam bentuk yayasan (Silverstein). Di Iran, meskipun sufisme menghadapi represi rezim,
tarekat tetap berusaha menyesuaikan diri, walau sering mengambil sikap diam (van den Bos).
Di Afrika Barat, tarekat sufi seperti Muridiyah dan Tijaniyah memainkan peran besar dalam
civil society dan mobilisasi politik demokratis (Villalon), sementara di Mali muncul fenomena
wali karismatik yang lebih heterodoks (Soares).20

Kajian di Asia Tenggara juga menyoroti perkembangan unik. Di Indonesia, muncul
fenomena wali hidup heterodoks serta birokratisasi tarekat besar selama rezim Orde Baru (van
Bruinessen). Selain itu, Jamaah Tabligh yang berakar pada tradisi sufi berkembang menjadi
gerakan transnasional meski menolak praktik populer tarekat di India (Sikand). Jurnal-jurnal
[slam kontemporer di Indonesia memperlihatkan ketegangan dan jarak antara orientasi salafi
dan sufi (Laffan).21

Peran sufisme juga terlihat dalam konteks globalisasi. Di Senegal, Muridiyah berkembang
menjadi gerakan transnasional melalui migrasi internasional (Villalon). Di diaspora Pakistan-
Inggris, tarekat menciptakan bentuk keakraban sosial baru (Werbner). Di Jakarta, kelas
menengah Muslim menaruh minat pada praktik sufisme modern yang berinteraksi dengan
pasar spiritual global (Howell). Di Maroko, kaum borjuis urban menggabungkan pengalaman
spiritual sufi dengan pengaruh New Age (Haenni & Voix). Gerakan Sufi Internasional Inayat
Khan menunjukkan bagaimana struktur organisasi formal menopang transnasionalisme
sufisme lintas benua (Genn).22

Bahkan, terdapat gerakan baru seperti Komunitas Eden di Indonesia yang, meskipun
tidak secara eksplisit menyebut diri sebagai tarekat sufi, menunjukkan nuansa sufistik dalam
ajaran dan praktiknya (Mufid). Fenomena-fenomena ini menggarisbawahi bahwa sufisme
bukan sekadar tradisi yang bertahan di pinggiran, melainkan kekuatan religius yang adaptif,
transformatif, dan transnasional dalam konteks modernitas.23

Berdasarkan uraian yang dikemukakan dalam teks tersebut, data yang dapat dirumuskan
menunjukkan bahwa sufisme kontemporer memiliki keragaman bentuk, ekspresi, dan
orientasi yang menegaskan sifatnya yang cair serta adaptif terhadap konteks sosial, budaya,
dan politik. Pertama, studi kasus dari berbagai wilayah memperlihatkan bahwa sufisme tidak

memiliki orientasi politik maupun doktrinal yang tunggal, melainkan membentang dari

20 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 17-19.
21 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 19-20.
22 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 20-22.
23 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 22-23.

230 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

kecenderungan syariah yang ketat hingga orientasi yang lebih bebas dan perenialis. Hal ini juga
terlihat di Barat, di mana praktik sufisme berupa puisi, musik, dan meditasi bercampur dengan
gerakan spiritual kontemporer seperti New Age, sehingga batas kategoris antara keduanya
menjadi kabur. Kedua, keragaman ini menimbulkan pertanyaan epistemologis tentang
kemungkinan mendefinisikan sufisme sebagai tradisi koheren dengan ciri-ciri universal,
ataukah lebih tepat dipahami melalui konstruksi makna lokal sebagaimana dijalankan oleh
para pengikutnya.?4

Sejalan dengan itu, rekonstruksi tasawuf di berbagai konteks sosial memperlihatkan
dinamika yang signifikan. Beberapa bentuk sufisme mengalami penyusunan ulang, seperti pada
praktik Nagsyabandiyah di Turki (Silverstein), gerakan Jamaah Tabligh di India (Sikand), dan
reformulasi tasawuf oleh Hamka di Indonesia (Howell). Dalam kasus lain, sufisme justru
dipisahkan dari landasan fikih dan bahkan dari identitas Islam itu sendiri, seperti pada Gerakan
Sufi Internasional Inayat Khan, yang menempatkan pengalaman mistik sebagai jalan universal
bagi Muslim maupun non-Muslim. Walaupun demikian, sejumlah penulis menegaskan adanya
pola paradigmatik yang konsisten, yaitu relasi intim antara guru spiritual (syaikh, mursyid, pir)
dan murid (salik, muhibb), serta solidaritas horizontal di antara pengikut tarekat. Relasi ini
diwujudkan melalui ruang fisik tertentu (zawiyah, pesantren, dan sejenisnya) dan ditopang
oleh praktik kemurahan hati kolektif. Meskipun bentuk relasi tersebut beragam,
fleksibilitasnya menjelaskan kemampuan sufisme untuk tetap bertahan, menyebar luas, dan
relevan dalam konteks modern, sekaligus memelihara kesinambungan tradisinya.2>

A. Pembahasan
1. Adaptasi Sufisme Terhadap Modernitas

Modernitas hadir dengan membawa perubahan besar dalam tatanan sosial, budaya, dan
politik masyarakat Muslim. Urbanisasi, pendidikan umum non agama, serta globalisasi
informasi membuat praktik keberagamaan tidak lagi berada dalam ruang yang homogen dan
tradisional. Dalam konteks ini, sufisme yang sering dianggap terikat dengan dunia mistik dan
pra-modern justru menghadapi tantangan eksistensial.26 Namun, penelitian menunjukkan
bahwa sufisme tidak serta merta melemah, melainkan menemukan cara untuk beradaptasi.

Bentuk adaptasi ini terlihat dalam transformasi praktik ritual, restrukturisasi organisasi

24 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 23.
25 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, eds., Urban Sufism, 24-25.
26 Suwito, Young Sufism Komunitas Sufi Dan Tasawuf Di Era Digital (CV Mangku Bumi Media, 2023), 8.

231 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

tarekat, dan reinterpretasi ajaran spiritual agar relevan dengan realitas masyarakat modern.2”
Dengan demikian, sufisme tidak sekadar bertahan, tetapi juga mengalami revitalisasi di tengah
modernitas yang sering diasosiasikan dengan sekularisasi.

Salah satu bentuk adaptasi sufisme adalah kemampuan tarekat untuk mengubah struktur
organisasinya sesuai dengan tuntutan zaman. Di berbagai negara Muslim, banyak tarekat
mengadopsi model organisasi yang lebih rasional dan formal. Misalnya, Nagsyabandiyah di
Turki membentuk yayasan sosial yang mengelola kegiatan pendidikan dan pelayanan
masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa sufisme tidak hanya berorientasi pada ritual mistik,
tetapi juga merespon kebutuhan sosial. Rasionalisasi organisasi juga memungkinkan tarekat
menjangkau kalangan kelas menengah perkotaan yang terdidik. Dengan strategi ini, sufisme
berhasil keluar dari stigma tradisi pedesaan yang terpinggirkan dan tampil sebagai bagian
penting dalam lanskap keagamaan modern.?8 Adaptasi struktural ini memperlihatkan daya
hidup sufisme dalam menghadapi tantangan modernitas.

Selain dalam organisasi, sufisme juga beradaptasi melalui pemaknaan ulang praktik
spiritual. Zikir, khalwat, dan pengabdian kepada guru tetap dipertahankan, tetapi disajikan
dalam bentuk yang lebih sesuai dengan kebutuhan spiritual masyarakat modern. Misalnya,
zikir tidak hanya dipahami sebagai praktik ritual, tetapi juga sebagai metode meditasi yang
memberikan ketenangan batin di tengah kesibukan urban.?® Transformasi pemaknaan ini
membuat sufisme menarik bagi kalangan profesional dan kelas menengah yang mengalami
tekanan hidup perkotaan. Praktik sufisme dengan demikian tidak lagi terbatas pada aspek
keagamaan formal, tetapi juga menyentuh kebutuhan psikologis dan eksistensial manusia
modern.3® Dengan cara ini, sufisme menjadi alternatif spiritual yang mampu menjawab
keresahan kontemporer.

Adaptasi sufisme juga terlihat dalam pemanfaatan teknologi komunikasi modern.
Jaringan transnasional tarekat semakin meluas melalui media digital, baik dalam bentuk situs
web, media sosial, maupun platform streaming. Komunitas sufi kini dapat menjangkau audien

global tanpa terikat batas geografis.3! Teknologi memperkuat posisi sufisme sebagai gerakan

27 Nur Kafid, “Sufisme Dalam Dinamika Kehidupan Masyarakat Muslim Kontemporer,” Mimbar Agama Budaya 37,
no. 1 (2020), 25-26.

28 Yanwar Pribadi and Zaki Ghufron, “Komodifikasi Islam Dalam Ekonomi Pasar: Studi Tentang Muslim Perkotaan
Di Banten,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 15, no. 1 (2019), 85-86.

29 Nur Kafid, “Sufisme Dalam Dinamika Kehidupan Masyarakat Muslim Kontemporer,” 30.

30 Jihadan Rizky Aulia and Syawaluddin Nasution, “Tasawuf Dan Tantangan Kontemporer: Relevansi Ajaran
Tasawuf Di Era Digital,” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 14, no. 2 (2025): 6.

31 Ridwan Ridwan et al., “Urban Sufisme Di Era Digital Dan Urban Salafi Di Era Kontemporer,” AL-QIBLAH: Jurnal
Studi Islam Dan Bahasa Arab 3, no. 4 (2024), 477.

232 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

lintas negara yang mampu memelihara identitas religius sekaligus terbuka pada dinamika
globalisasi. Digitalisasi praktik spiritual ini juga mencerminkan fleksibilitas sufisme dalam
mengintegrasikan tradisi kuno dengan inovasi modern.3?

Globalisasi juga membuka ruang bagi percampuran sufisme dengan arus spiritual
kontemporer. Fenomena ini menegaskan bahwa sufisme dapat diterima lintas agama dan
budaya, bahkan di luar identitas Islam. Meskipun hal ini menimbulkan perdebatan mengenai
otentisitas, kenyataan bahwa sufisme mampu menyesuaikan diri dengan kerangka spiritual
universal menunjukkan fleksibilitasnya. Adaptasi lintas tradisi ini sekaligus memperkuat posisi
sufisme sebagai tradisi yang tidak kaku, tetapi cair dan terbuka terhadap dialog antaragama.33
Hal ini menjadi bukti konkret bahwa sufisme bukan sekadar warisan masa lalu, melainkan
tradisi hidup yang terus berkembang.

Di banyak wilayah Muslim, sufisme juga berperan dalam konteks politik modern.
Fenomena ini menunjukkan bahwa sufisme tidak hanya bergerak di ruang spiritual, tetapi juga
menjadi agen perubahan politik dan sosial. Keterlibatan politik ini merupakan bentuk adaptasi
yang memungkinkan sufisme relevan dalam dinamika kontemporer yang menuntut partisipasi
masyarakat sipil.3* Dengan demikian, sufisme tidak lagi sekadar identik dengan mistisisme
privat, tetapi juga aktor penting dalam pembentukan ruang publik modern.

Namun, adaptasi sufisme tidak terlepas dari kritik. Sebagian kelompok Muslim, terutama
kalangan salafi, menolak praktik tarekat karena dianggap sebagai bid‘ah. Modernis Muslim juga
mengkritik sufisme yang terlalu ritualistik dan dianggap menjauh dari semangat rasionalitas
Islam.3> Meski demikian, kenyataan menunjukkan bahwa sufisme tetap bertahan bahkan
berkembang. Kritik tersebut justru mendorong sejumlah tarekat untuk melakukan reformulasi
praktik dan ajaran. Misalnya, sufisme neo-modern menekankan kesesuaian dengan syariah
serta memurnikan ritual dari unsur-unsur yang dianggap tidak sesuai.3® Respon adaptif ini
memperlihatkan bahwa sufisme memiliki kapasitas reflektif dalam menghadapi kritik internal
sekaligus memperkuat relevansinya di masyarakat.

Fenomena urbanisasi juga menjadi faktor penting dalam adaptasi sufisme. Mereka

memandang sufisme sebagai sarana untuk menemukan makna spiritual di tengah kesibukan

32 H. Adnan and Nasiibah Ramli, “Spiritual Integrity in the Digital Realm: Sufism and Technology Dilemmas,’
International Journal of Academic Research in Progressive Education and Development 13, no. 4 (2024): 2473.

33 Ridwan Ridwan et al., “Urban Sufisme Di Era Digital Dan Urban Salafi Di Era Kontemporer,” 474.

34 Gazali, Tarekat Naqsyabandi Haqqani Di Indonesia (Deepublish, 2015), 7.

35 Ridwan Ridwan et al., “Urban Sufisme Di Era Digital Dan Urban Salafi Di Era Kontemporer,” 477.

36 M. Afif Anshori, “Peran Tasawuf Perkotaan (Urban Sufism) Dalam Mengatasi Problema Psikologis (Studi Kasus
Pada Kaum Eksekutif Di Bandarlampung)” (PhD Thesis, UIN Raden Intan Lampung, 2018), 58-59.

233 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

materialistis. Perkembangan ini menegaskan bahwa sufisme tidak lagi eksklusif bagi
masyarakat pedesaan, melainkan juga menarik bagi kaum urban modern.3” Adaptasi dalam
konteks urbanitas memperlihatkan kemampuan sufisme membaca kebutuhan psikologis
manusia kota. Dengan demikian, sufisme bertransformasi menjadi gerakan spiritual yang

mampu menawarkan keseimbangan hidup dalam dunia modern yang serba cepat.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa sufisme memiliki kapasitas adaptif
yang tinggi dalam merespons tantangan modernitas. Modernisasi yang ditandai oleh
rasionalisasi, urbanisasi, dan globalisasi tidak serta-merta menggerus eksistensi sufisme,
sebagaimana diasumsikan dalam teori sekularisasi klasik. Sebaliknya, sufisme justru
menunjukkan vitalitas baru melalui transformasi praktik spiritual, restrukturisasi organisasi
tarekat, pemanfaatan teknologi komunikasi modern, serta keterlibatan aktif dalam dinamika
sosial dan politik.

Penelitian ini memperlihatkan bahwa sufisme tidak hanya berfungsi sebagai jalan mistik
individual, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang mampu membentuk etika, solidaritas, dan
identitas kolektif umat Islam di tengah perubahan zaman. Kehadirannya di ruang-ruang urban,
komunitas kelas menengah terdidik, diaspora Muslim, serta jaringan transnasional
menunjukkan bahwa sufisme telah melampaui batas geografis dan kultural tradisionalnya.

Dengan demikian, sufisme dapat dipahami sebagai tradisi religius yang dinamis, reflektif,
dan kontekstual mampu menegosiasikan nilai-nilai spiritual Islam dengan tuntutan modernitas
tanpa kehilangan akar ajarannya. Kesimpulan ini sekaligus menegaskan bahwa sufisme tetap
relevan sebagai sumber spiritualitas, etika sosial, dan pencarian makna dalam lanskap Islam
kontemporer.

B. Saran

Berdasarkan hasil kajian mengenai sufisme dalam konteks modernitas Islam, terdapat
beberapa saran yang dapat diajukan. Pertama, penelitian selanjutnya diharapkan dapat
memperluas pendekatan metodologis dengan melibatkan studi lapangan (field research),
sehingga dinamika sufisme kontemporer dapat dianalisis tidak hanya dari perspektif literatur,
tetapi juga dari pengalaman empiris komunitas tarekat dan praktisi sufisme di masyarakat

modern.

37 M. Afif Anshori, “Peran Tasawuf Perkotaan (Urban Sufism) Dalam Mengatasi Problema Psikologis (Studi Kasus
Pada Kaum Eksekutif Di Bandarlampung),” 88.

234 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Kedua, kajian yang lebih spesifik mengenai peran sufisme dalam isu-isu aktual seperti
kesehatan mental, etika digital, krisis lingkungan, serta relasi antaragama di era globalisasi
perlu dikembangkan. Hal ini penting untuk menunjukkan kontribusi konkret sufisme dalam
menjawab tantangan kehidupan modern secara lebih aplikatif.

Ketiga, bagi kalangan akademisi dan praktisi keislaman, penelitian ini diharapkan dapat
menjadi pijakan untuk mengembangkan pemahaman sufisme yang moderat, inklusif, dan
kontekstual, tanpa mengabaikan landasan syariah dan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Dengan
demikian, sufisme dapat terus berperan sebagai sumber spiritualitas dan etika sosial yang
relevan bagi masyarakat Muslim kontemporer.

C. Ucapan Terima Kasih

Penulis mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan
dukungan dan kontribusi dalam penyusunan karya ilmiah ini. Ucapan terima kasih secara
khusus disampaikan kepada para dosen dan civitas akademika Program Studi [lmu Tasawuf
Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin atas bimbingan, arahan, dan wawasan keilmuan yang
sangat berharga.

Penulis juga mengucapkan terima kasih kepada para penulis dan peneliti terdahulu yang
karya-karyanya menjadi rujukan utama dalam penelitian ini. Tanpa kontribusi pemikiran
mereka, kajian ini tidak akan tersusun secara komprehensif. Akhirnya, penulis menyadari
bahwa karya ini masih memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang

konstruktif sangat diharapkan demi penyempurnaan penelitian selanjutnya.

E. DAFTAR PUSTAKA

Adnan, H., and Nasiibah Ramli. “Spiritual Integrity in the Digital Realm: Sufism and Technology
Dilemmas.” International Journal of Academic Research in Progressive Education and
Development 13, no. 4 (2024).

Annur, Barsihannor. “Sayyed Hossein Nasr (Sufisme Masyarakat Modern).” Al-Hikmah Journal
for Religious Studies 15, no. 2 (2014): 127-34.

Anshori, M. Afif. “Peran Tasawuf Perkotaan (Urban Sufism) Dalam Mengatasi Problema
Psikologis (Studi Kasus Pada Kaum Eksekutif Di Bandarlampung).” PhD Thesis, UIN
Raden Intan Lampung, 2018.

Aulia, Jihadan Rizky, and Syawaluddin Nasution. “Tasawuf Dan Tantangan Kontemporer:
Relevansi Ajaran Tasawuf Di Era Digital.” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah 14,

no. 2 (2025): 1-10.

235 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Bruinessen, Martin Van, and Julia Day Howell, eds. Urban Sufism. Rajawali Pers, 2008.

Falach, Ghulam, and Ridhatullah Assya’bani. “Peran Tasawuf Di Era Masyarakat Modern"
Peluang Dan Tantangan”.” Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam 21, no. 2 (2021):
191-206.

Gazali. Tarekat Nagsyabandi Haqgani Di Indonesia. Deepublish, 2015.

Kafid, Nur. “Sufisme Dalam Dinamika Kehidupan Masyarakat Muslim Kontemporer.” Mimbar
Agama Budaya 37, no. 1 (2020): 27-38.

Nasr, Seyyed Hossein. Tasawuf Dulu Dan Sekarang. Translated by Abdul Hadi W.M. IRCiSoD,
2020.

Pribadi, Yanwar, and Zaki Ghufron. “Komodifikasi Islam Dalam Ekonomi Pasar: Studi Tentang
Muslim Perkotaan Di Banten.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic
Studies 15, no. 1 (2019): 82-112.

Rahmadi. Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press, 2011.

Ridwan, Ridwan, Hamzah Harun, and Muhaimin Muhaimin. “Urban Sufisme Di Era Digital Dan
Urban Salafi Di Era Kontemporer.” AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 3, no.
4 (2024): 468-80.

Rostitawati, Tita. “Pembaharuan Dalam Tasawuf:(Studi Terhadap Konsep Neo-Sufisme
Fazlurrahman).” Farabi 15, no. 2 (2018): 67-80.

Sakdullah, Muhammad. “Tasawuf Di Era Modrnitas (Kajian Komperhensif Seputar Neo-
Sufisme).” Living Islam: Journal of Islamic Discourses 3, no. 2 (2020): 364-86.

Suwito. Young Sufism Komunitas Sufi Dan Tasawuf Di Era Digital. CV Mangku Bumi Media,

2023.

236 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

