
Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																							 	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
Halaman	:	223	-	236	

223	 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 

Sufisme	dalam	Konteks	Modernitas	Islam:	Adaptasi,	Transformasi,	dan	
Relevansi	Spiritual	Kontemporer	

Aslam	Habibi	
Prodi	Ilmu	Tasawuf	Pascasarjana	UIN	Antasari	Banjarmasin	

Email:	Aslamhabibi20@gmail.com		

Informasi	 Abstract	
	
Volume	
Nomor	
Bulan	
Tahun	
E-ISSN	
	

	
:	3	
:	1	
:	Januari	
:	2026	
:	3062-9624	
	
	
	
	
	

	
This	 study	discusses	 the	position	and	 relevance	of	 Sufism	 in	 facing	 Islamic	
modernity,	 which	 is	 characterized	 by	 urbanization,	 secularization,	
globalization,	 and	 socio-cultural	 changes.	Modernity	 is	 often	 considered	 a	
threat	 to	 Sufism	 because	 it	 is	 perceived	 as	 a	 mystical	 and	 pre-modern	
tradition.	 However,	 through	 a	 qualitative	 approach	 based	 on	 literature	
studies,	 this	 study	 shows	 that	 Sufism	 has	 not	 declined	 but	 has	 undergone	
adaptive	 transformation.	Analysis	of	classical	and	contemporary	 literature	
and	 empirical	 studies	 reveal	 that	 Sufism	 has	 adapted	 through	 changes	 in	
spiritual	 practices,	 restructuring	 of	 Sufi	 orders,	 utilization	 of	 digital	
technology,	 and	 involvement	 in	 social	 and	 political	 fields.	 In	 addition	 to	
maintaining	 its	 spiritual	 role,	 Sufism	 also	 contributes	 to	 the	 formation	 of	
social	 ethics,	 strengthening	 community	 solidarity,	 and	 responding	 to	 the	
crisis	 of	meaning	 in	modern	 society.	 These	 findings	 challenge	 the	 classical	
thesis	 of	 secularization	 and	 affirm	 that	 Sufism	 is	 a	 dynamic,	 adaptive,	
transnational	 Islamic	 tradition	 that	 remains	 relevant	 in	 the	 modern	 and	
globalized	era.	
	
Keyword:	Sufism,	Islamic	Modernity,	Urbanization	

Abstrak	
Penelitian	 ini	 membahas	 posisi	 dan	 relevansi	 sufisme	 dalam	 menghadapi	 modernitas	 Islam	 yang	
ditandai	 oleh	 urbanisasi,	 sekularisasi,	 globalisasi,	 serta	 perubahan	 sosial-budaya.	Modernitas	 sering	
dianggap	mengancam	 sufisme	karena	dipersepsikan	 sebagai	 tradisi	mistis	 dan	pra-modern.	Namun,	
melalui	pendekatan	kualitatif	berbasis	studi	kepustakaan,	penelitian	ini	menunjukkan	bahwa	sufisme	
tidak	mengalami	kemunduran,	melainkan	bertransformasi	secara	adaptif.	Analisis	terhadap	literatur	
klasik	 dan	 kontemporer	 serta	 studi	 empiris	mengungkap	 bahwa	 sufisme	menyesuaikan	 diri	melalui	
perubahan	praktik	 spiritual,	 restrukturisasi	 organisasi	 tarekat,	 pemanfaatan	 teknologi	 digital,	 serta	
keterlibatan	 dalam	 bidang	 sosial	 dan	 politik.	 Selain	mempertahankan	 peran	 spiritual,	 sufisme	 juga	
berkontribusi	 dalam	 pembentukan	 etika	 sosial,	 penguatan	 solidaritas	 komunitas,	 dan	 penanggapan	
krisis	makna	masyarakat	modern.	 Temuan	 ini	menantang	 tesis	 sekularisasi	 klasik	 dan	menegaskan	
bahwa	sufisme	merupakan	tradisi	Islam	yang	dinamis,	adaptif,	transnasional,	dan	tetap	relevan	di	era	
modern	dan	globalisasi.	
	
Kata	Kunci:	Sufisme,	Modernitas	Islam,	Urbanisasi	
	
	
	
	
	
	
	 	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:Aslamhabibi20@gmail.com


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

224	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

A. PENDAHULUAN	

Sufisme	sebagai	aliran	kebaktian	dan	mistik	dalam	Islam	sejak	lama	memainkan	peran	

penting	dalam	membentuk	dimensi	spiritual	umat	Muslim.	Ia	hadir	tidak	hanya	sebagai	praktik	

keagamaan,	tetapi	juga	sebagai	tradisi	yang	terjalin	erat	dengan	budaya,	seni,	dan	tata	sosial	

masyarakat	Muslim.	Namun,	modernisasi	yang	melanda	dunia	Islam	membawa	dampak	yang	

signifikan	 bagi	 keberlangsungan	 sufisme.	 Perubahan	 sosial	 akibat	 urbanisasi,	 pendidikan	

sekuler,	industrialisasi,	dan	globalisasi	menghadirkan	tantangan	besar	yang	memaksa	tradisi	

ini	 untuk	menegosiasikan	 posisinya	 dalam	kehidupan	modern.	Modernitas	 sering	 dipahami	

identik	dengan	rasionalitas	dan	efisiensi,	sedangkan	sufisme	 lebih	menekankan	pengalaman	

batin,	transendensi,	dan	penghayatan	spiritual.	Pertentangan	inilah	yang	kerap	memunculkan	

anggapan	bahwa	sufisme	tidak	lagi	relevan	di	tengah	arus	perubahan.1	

Meskipun	 demikian,	 kenyataan	menunjukkan	 bahwa	 sufisme	 tidak	 lenyap	 begitu	 saja.	

Justru	dalam	situasi	krisis	spiritual	yang	dialami	masyarakat	modern,	sufisme	mendapatkan	

ruang	baru	sebagai	alternatif	pencarian	makna	hidup.2	Tradisi	tarekat	dan	praktik	zikir	tetap	

bertahan,	bahkan	mengalami	kebangkitan	di	sejumlah	wilayah	Muslim,	termasuk	di	perkotaan	

yang	 sebelumnya	 dianggap	 lebih	 dekat	 dengan	 rasionalitas	 modern.	 Fenomena	 ini	

menimbulkan	pertanyaan	mengenai	bagaimana	sufisme	mampu	beradaptasi	dengan	dinamika	

modernitas,	serta	peran	apa	yang	dapat	dimainkan	dalam	menjawab	kebutuhan	spiritual	umat	

Islam	masa	kini.	

Pertama,	 penelitian	 Barsihannor	 dalam	 Jurnal	 yang	 berjudul	 ”Sayyed	 Hossein	 Nasr	

(Sufisme	Masyarakat	Modern)”,	membahas	pemikiran	Sayyed	Hossein	Nasr	tentang	relevansi	

sufisme	dalam	menghadapi	krisis	spiritual	masyarakat	modern.	Latar	belakang	penelitian	ini	

berangkat	 dari	 kondisi	 modernisasi	 dan	 globalisasi	 yang	 melahirkan	 materialisme,	

sekularisme,	 serta	 dominasi	 ilmu	pengetahuan	dan	 teknologi,	 sehingga	manusia	mengalami	

keterasingan,	kehampaan,	dan	krisis	nilai.	Penelitian	ini	bertujuan	menjelaskan	peran	sufisme	

sebagai	alternatif	solusi	atas	problem	spiritual	tersebut.	Metode	yang	digunakan	adalah	studi	

kepustakaan	dengan	pendekatan	kualitatif	deskriptif,	melalui	analisis	karya	Nasr	dan	literatur	

terkait	 sufisme.	 Hasil	 penelitian	 menunjukkan	 bahwa	 sufisme	 menawarkan	 keseimbangan	

antara	kebutuhan	jasmani	dan	ruhani,	kontemplasi	dan	aksi,	serta	menjadi	ruang	spiritual	bagi	

masyarakat	perkotaan	yang	 jenuh	dengan	gaya	hidup	materialistik.	Kesimpulannya,	sufisme	

 
1	Ghulam	Falach	and	Ridhatullah	Assya’bani,	“Peran	Tasawuf	Di	Era	Masyarakat	Modern”	Peluang	Dan	Tantangan”,”	
Re#leksi	Jurnal	Filsafat	Dan	Pemikiran	Islam	21,	no.	2	(2021):	193-194.	
2	Seyyed	Hossein	Nasr,	Tasawuf	Dulu	Dan	Sekarang,	trans.	Abdul	Hadi	W.M	(IRCiSoD,	2020),	59.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

225	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

yang	 berakar	 pada	 nilai-nilai	 humanistis	 dan	 transendental	 Islam	 tetap	 relevan	 untuk	

menjawab	 tantangan	 modern,	 dengan	 catatan	 perlu	 direformulasi	 agar	 sesuai	 dengan	

perkembangan	zaman	tanpa	meninggalkan	substansi	utamanya.3	

Kedua,	Penelitian	 berjudul	 “Tasawuf	 di	 Era	Modernitas:	 Kajian	 Komprehensif	 seputar	

Neo-Sufisme”	 karya	 Muhammad	 Sakdullah	 membahas	 peran	 sufisme	 dalam	 menjawab	

tantangan	kehidupan	modern.	Latar	belakang	penelitian	ini	berangkat	dari	kenyataan	bahwa	

masyarakat	modern	yang	hidup	dalam	dominasi	materialisme,	pragmatisme,	dan	sekularisme	

mengalami	 krisis	 spiritual	 yang	 mendalam.	 Tujuan	 penelitian	 adalah	 mengkaji	 peran	 neo-

sufisme	sebagai	tasawuf	gaya	baru	yang	mampu	memberikan	solusi	terhadap	problem	manusia	

modern	dengan	menyeimbangkan	aspek	 jasmani	dan	 rohani,	 duniawi	dan	ukhrawi.	Metode	

penelitian	 yang	 digunakan	 adalah	 studi	 kepustakaan	 dengan	 pendekatan	 analisis-deskriptif	

terhadap	literatur	sufisme	klasik	dan	kontemporer.	Hasil	penelitian	menunjukkan	bahwa	neo-

sufisme	 tidak	 hanya	menekankan	 aspek	mistis-individual,	 tetapi	 juga	 berperan	 aktif	 dalam	

dimensi	 sosial,	 moral,	 dan	 kemasyarakatan.	 Kesimpulannya,	 neo-sufisme	 relevan	 di	 era	

modern	 karena	 mampu	 mengajarkan	 keseimbangan	 (tawazun)	 serta	 menghadirkan	

spiritualitas	yang	adaptif	terhadap	dinamika	zaman	tanpa	kehilangan	akar	ajaran	Islam.4	

Ketiga,	penelitian	berjudul	“Pembaharuan	dalam	Tasawuf	(Studi	Terhadap	Konsep	Neo-

Sufisme	Fazlurrahman)”	 karya	Tita	Rostitawati	 tahun	2018	berangkat	dari	kegelisahan	atas	

melemahnya	 spiritualitas	 umat	 Islam	 modern	 yang	 sering	 kali	 terjebak	 dalam	 dikotomi	

duniawi	 dan	 ukhrawi.	 Fazlur	 Rahman	 menawarkan	 gagasan	 Neo-Sufisme	 sebagai	 bentuk	

pembaruan	tasawuf	yang	lebih	responif	terhadap	perkembangan	zaman.	Tujuan	penelitian	ini	

adalah	menguraikan	pemikiran	Fazlur	Rahman	mengenai	Neo-Sufisme,	menelusuri	bagaimana	

konsep	 tersebut	 mereaktualisasi	 nilai-nilai	 sufistik,	 sekaligus	 menilai	 perbedaan	 pokoknya	

dengan	 tasawuf	 klasik.	 Metode	 yang	 digunakan	 berupa	 penelitian	 kepustakaan	 dengan	

pendekatan	deskriptif	kualitatif,	melalui	kajian	karya-karya	Fazlur	Rahman	serta	analisis	kritis	

terhadap	literatur	yang	relevan.	Hasil	kajian	memperlihatkan	bahwa	Neo-Sufisme	menekankan	

pentingnya	kembali	kepada	Al-Qur’an	dan	Sunnah,	meneladani	Nabi	dan	generasi	awal	Islam,	

serta	menjaga	keseimbangan	antara	dimensi	spiritual	dan	peran	sosial.	Selain	itu,	Neo-Sufisme	

menolak	sufisme	yang	terlalu	ritualistik	atau	eksklusif,	dan	menekankan	tanggung	jawab	sosial.	

Kesimpulannya,	gagasan	Fazlur	Rahman	mampu	menghadirkan	tasawuf	yang	lebih	kontekstual	

 
3	Barsihannor	Annur,	“Sayyed	Hossein	Nasr	(SuVisme	Masyarakat	Modern),”	Al-Hikmah	Journal	for	Religious	Studies	
15,	no.	2	(2014):	127–34.	
4	Muhammad	Sakdullah,	“Tasawuf	Di	Era	Modrnitas	(Kajian	Komperhensif	Seputar	Neo-SuVisme),”	Living	Islam:	
Journal	of	Islamic	Discourses	3,	no.	2	(2020):	364–86.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

226	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

dan	 dinamis,	 sehingga	 tetap	 berakar	 pada	 tradisi	 Islam	 namun	 selaras	 dengan	 kebutuhan	

masyarakat	modern.5	

Berdasarkan	 latar	 belakang	 tersebut,	 penelitian	 ini	 bertujuan	 untuk	 menganalisis	

bagaimana	 sufisme	 sebagai	 tradisi	 spiritual	 Islam	 merespons	 dan	 beradaptasi	 terhadap	

dinamika	 modernitas,	 serta	 menelaah	 bentuk-bentuk	 transformasi	 praktik,	 organisasi,	 dan	

wacana	 sufistik	 dalam	 konteks	 sosial,	 budaya,	 dan	 politik	 kontemporer.	 Penelitian	 ini	 juga	

bertujuan	 untuk	 mengkaji	 kontribusi	 sufisme	 dalam	 menjawab	 krisis	 spiritual	 masyarakat	

modern,	 sekaligus	menantang	 asumsi	 klasik	 yang	memandang	 sufisme	 sebagai	 tradisi	 pra-

modern	yang	tidak	relevan	dengan	dunia	modern.	Dengan	demikian,	penelitian	ini	berupaya	

menempatkan	sufisme	sebagai	tradisi	religius	yang	dinamis,	adaptif,	dan	transnasional	dalam	

lanskap	Islam	kontemporer.	

Kajian	mengenai	 sufisme	 dan	modernitas	menjadi	 penting	 karena	 ia	membuka	 ruang	

pemahaman	 bahwa	 hubungan	 keduanya	 tidak	 semata-mata	 antagonis.	 Sebaliknya,	 sufisme	

memiliki	 fleksibilitas	 yang	 memungkinkan	 integrasi	 dengan	 nilai-nilai	 modern	 tanpa	

kehilangan	identitas	spiritualnya.	Penelitian	ini	bertujuan	untuk	menelaah	relevansi	sufisme	

dalam	 konteks	modern,	 menggali	 bentuk-bentuk	 adaptasi	 yang	 dilakukan,	 serta	menyoroti	

kontribusinya	bagi	kehidupan	religius	dan	sosial	umat	Islam.	Dengan	demikian,	penelitian	ini	

diharapkan	 dapat	memperkaya	wacana	mengenai	 posisi	 sufisme	 dalam	 Islam	 kontemporer	

sekaligus	menunjukkan	potensi	keberlanjutannya	di	era	globalisasi.	

B. METODE	PENELITIAN	

Penelitian	 mengenai	 Sufisme	 dan	 Modern	 dalam	 Islam	 menggunakan	 pendekatan	

kualitatif	 karena	 kajian	 ini	 berfokus	 pada	 pemahaman,	 penafsiran,	 dan	 analisis	 mendalam	

terhadap	 gagasan	 dan	 pemikiran	 yang	 berkembang	 dalam	 literatur	 sufisme.	 Pendekatan	

kualitatif	dipilih	sebab	objek	penelitian	 tidak	berupa	data	numerik,	melainkan	 teks,	konsep,	

serta	 wacana	 yang	 terkait	 dengan	 sufisme	 dalam	 kaitannya	 dengan	 modernitas.6	 Dengan	

demikian,	penelitian	ini	berusaha	menyingkap	makna	yang	terkandung	dalam	karya	tulis	dan	

membandingkannya	dengan	konteks	sosial-keagamaan	kontemporer.	

Jenis	 penelitian	 yang	digunakan	 adalah	book	 review	 atau	 telaah	 kepustakaan.7	Melalui	

metode	 ini,	 peneliti	menelaah	 berbagai	 sumber	 utama,	 seperti	 buku-buku	 tentang	 tasawuf,	

 
5	Tita	Rostitawati,	“Pembaharuan	Dalam	Tasawuf:(Studi	Terhadap	Konsep	Neo-SuVisme	Fazlurrahman),”	Farabi	15,	
no.	2	(2018):	67–80.	
6	Rahmadi,	Pengantar	Metodologi	Penelitian	(Antasari	Press,	2011),	42.	
7	Rahmadi,	Pengantar	Metodologi	Penelitian,	72.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

227	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

artikel	 akademik,	 dan	 karya	 pemikir	 Islam	 modern	 yang	 relevan	 dengan	 tema	 penelitian.	

Teknik	 review	 buku	 bukan	 hanya	 merangkum	 isi	 literatur,	 melainkan	 juga	 menganalisis	

struktur	 pemikiran,	 mengidentifikasi	 tema-tema	 penting,	 serta	 mengevaluasi	 argumentasi	

yang	disajikan	oleh	penulis.	

C.							HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

Sufisme	 sebagai	 salah	 satu	 dimensi	 spiritual	 dan	 mistik	 dalam	 Islam	 menghadapi	

tantangan	 serius	 seiring	 dengan	masuknya	 arus	modernisasi	 di	 dunia	Muslim.	Modernisasi	

membawa	dampak	besar	berupa	percepatan	urbanisasi,	meluasnya	pendidikan	umum	non-

agama,	pergeseran	tatanan	sosial	tradisional,	serta	meningkatnya	akses	informasi.	Kondisi	ini	

menimbulkan	 tekanan	 berat	 bagi	 umat	 Islam,	 bahkan	 lebih	 mengguncang	 dibandingkan	

pengalaman	 Barat,	 sebab	 proses	 modernisasi	 di	 dunia	 Islam	 datang	 terlambat	 dan	 kerap	

berlangsung	secara	paksa	akibat	kolonialisme.8	

Penelitian	 ini	 juga	memperlihatkan	adanya	pertanyaan	 fundamental	di	 kalangan	umat	

Islam	mengenai	sejauh	mana	tradisi	keagamaan	mampu	beradaptasi	dengan	tuntutan	zaman	

modern.	 Isu-isu	 seperti	 demokrasi,	 pluralisme,	 hak	 asasi	 manusia,	 dan	 kesetaraan	 gender	

menuntut	 adanya	 pembaruan	 dalam	 pemahaman	 hukum	 Islam	 klasik	 agar	 tetap	 relevan.	

Respon	 yang	 muncul	 pun	 beragam.	 kelompok	 Salafi	 menolak	 bentuk	 sosial	 modernitas,	

sedangkan	 kalangan	modernis	 berusaha	menafsirkan	 kembali	 Al-Qur’an	 dan	 Hadis	 dengan	

pendekatan	hermeneutik	agar	sesuai	dengan	nilai-nilai	demokratis	dan	egaliter.9	

Lebih	 lanjut,	penelitian	 ini	menemukan	bahwa	pandangan	dunia	Barat	 terhadap	 Islam	

masih	 diwarnai	 dengan	 skeptisisme.	 Tokoh	 seperti	 Samuel	 Huntington	 dan	 Bernard	 Lewis	

mengemukakan	 teori	 “benturan	 peradaban”	 yang	 menilai	 Islam	 tidak	 sejalan	 dengan	

demokrasi.	 Akan	 tetapi,	 pandangan	 tersebut	 dikritik	 oleh	 para	 pemikir	 kontemporer	 yang	

menegaskan	 bahwa	 Islam	bukan	 tradisi	 tunggal,	melainkan	 kaya	 dengan	 variasi	 pemikiran.	

Tokoh	progresif	seperti	Charles	Kurzman	dan	Omid	Safi	menunjukkan	bahwa	Islam	memiliki	

potensi	besar	untuk	berperan	positif	dalam	masyarakat	modern	yang	plural	melalui	pemikiran	

rasional,	kritis,	dan	inklusif.10	

Upaya	 menyelaraskan	 tradisi	 Islam	 dengan	 modernitas	 menjadi	 perhatian	 penting	 di	

dunia	Muslim	dan	mendapat	apresiasi	di	Barat	karena	perannya	dalam	dinamika	sosial-budaya.	

Namun,	sufisme	meliputi	praktik	mistik,	etika,	 ibadah,	seni,	dan	pengalaman	spiritual	sering	

 
8	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism	(Rajawali	Pers,	2008),	1-4.	
9	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	1-4	
10	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	1-4.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

228	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

dianggap	 kurang	 kompatibel	 dengan	 modernitas	 oleh	 sebagian	 komunitas	 Muslim	 dan	

ilmuwan	sosial.	Dominasi	teori	modernisasi	abad	ke-20	menekankan	rasionalitas	sosial	sebagai	

ciri	masyarakat	maju,	dengan	asumsi	bahwa	agama	kehilangan	relevansi.	Dalam	kerangka	ini,	

sufisme,	yang	menekankan	pengalaman	puncak	kesadaran	akan	Tuhan	melalui	bimbingan	guru	

dan	praktik	 ritual,	kerap	dikaitkan	dengan	mistisisme	yang	dianggap	 tidak	produktif	 secara	

sosial-ekonomi.11	

Meski	mendapat	kritik	dari	kaum	pembaru	Muslim	terkait	praktik	bid’ah,	zikir	berjamaah,	

dan	penghormatan	guru	tarekat,	penelitian	menunjukkan	sufisme	memiliki	kapasitas	adaptasi.	

Tarekat	 sufi	mengaitkan	 kewajiban	 ritual	 dengan	 pengalaman	 spiritual	 intens,	membentuk	

kesadaran	etis	dan	religius	yang	mendalam.	Pertumbuhan	sufisme	dalam	masyarakat	modern	

menunjukkan	bahwa	pengalaman	mistik	dapat	tetap	relevan,	bahkan	berkembang,	menantang	

asumsi	 tradisional	 tentang	 sekularisasi	 dan	 rasionalisasi,	 serta	 memperlihatkan	 interaksi	

dinamis	antara	agama	dan	perubahan	sosial.12	

Penelusuran	terhadap	kebangkitan	Islam	pasca-1967	dan	revolusi	Iran	memperlihatkan	

bahwa	dinamika	tersebut	tidak	hanya	memunculkan	gerakan	Islamis	dan	neofundamentalis,	

tetapi	 juga	membuka	 jalan	 bagi	 revitalisasi	 sufisme.	 Fakta	 ini	menunjukkan	 bahwa	 sufisme	

tidak	sekadar	sisa	tradisi	pra-modern	yang	melemah,	melainkan	tradisi	religius	yang	mampu	

menyesuaikan	diri	dengan	modernitas.13	

Asumsi	para	orientalis	dan	ilmuwan	sosial	abad	ke-20	seperti	Arberry,	Geertz,	dan	Gellner	

yang	menilai	 bahwa	 tarekat	 sufi	 mengalami	 kemunduran	 dan	 hanya	 bertahan	 di	 kalangan	

masyarakat	 pedesaan	 terbukti	 tidak	 sepenuhnya	 akurat.	 Penelitian	 kontemporer	 justru	

mengungkap	keberadaan	komunitas	sufi	perkotaan	terdidik	yang	tetap	aktif	dan	berpengaruh,	

terutama	 di	 kalangan	 kelas	 menengah.	 Dengan	 demikian,	 oposisi	 antara	 Islam	 “populer”	

pedesaan	dan	Islam	“skripturalis”	perkotaan	tidak	lagi	relevan.14	

Kajian	Gilsenan	(1967,	1973)	memperlihatkan	bahwa	modernisasi	memang	mengurangi	

sejumlah	fungsi	sosial-ekonomi	tarekat,	tetapi	tidak	menghapus	peranannya.	Beberapa	tarekat	

bahkan	 berhasil	 mengadopsi	 struktur	 formal	 dan	 rasionalisasi	 organisasi	 sehingga	 tetap	

signifikan	di	ruang	perkotaan.	Hal	ini	ditegaskan	pula	oleh	Hoffman	(1985),	yang	menemukan	

 
11	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	4-8.	
12	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	4-8.	
13	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	8-9.	
14	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	9-10.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

229	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

peningkatan	 jumlah	 tarekat	 sepanjang	 abad	 ke-20	 serta	 keterlibatan	 kalangan	 menengah	

berpendidikan	dalam	praktik	sufisme.15	

Selain	 itu,	 penelitian	 di	 berbagai	 kawasan	 seperti	 Turki,	 Mesir,	 dan	 Afrika	 Utara	

menunjukkan	bahwa	sufisme	dapat	memainkan	peran	politik,	baik	dalam	perlawanan	terhadap	

kolonialisme,	dukungan	terhadap	gerakan	nasionalis,	maupun	keterlibatan	dalam	partai	Islam	

modern.	 Fenomena	 yang	 dikenal	 sebagai	 “neo-sufisme”	 ditandai	 dengan	militansi,	 orientasi	

pada	 syariah,	 serta	 agenda	 reformis	 menunjukkan	 adanya	 transformasi	 internal	 yang	

menyesuaikan	diri	dengan	tantangan	sosial-politik	kontemporer.16	

Di	 era	 globalisasi,	 jaringan	 transnasional	 sufi	 semakin	 menguat	 melalui	 migrasi	

internasional,	 perkembangan	 teknologi	 komunikasi,	 dan	 mobilitas	 diaspora	 Muslim.	 Kasus	

Muridiyah	di	Senegal,	jaringan	Nurcu	dan	Gulen	di	Turki,	hingga	Haqqani	Naqsyabandiyah	yang	

memanfaatkan	media	digital	menunjukkan	bagaimana	sufisme	membangun	relasi	lintas	batas	

yang	luas	dan	adaptif.17	

Oleh	karena	itu,	sufisme	dapat	dipahami	bukan	sebagai	fenomena	yang	merosot	akibat	

modernisasi,	 melainkan	 sebagai	 tradisi	 religius	 yang	 dinamis,	 adaptif,	 dan	 transnasional.	

Kebangkitan	 sufisme	 di	 era	 modern	 sekaligus	 menantang	 tesis	 sekularisasi	 klasik,	 serta	

menegaskan	bahwa	agama	mampu	bertransformasi	dan	berinteraksi	secara	produktif	dengan	

modernitas	serta	globalisasi.18	

Buku	Urban	Sufisme	menghimpun	berbagai	riset	kontemporer	tentang	sufisme	di	dunia	

Muslim	 yang	 menilai	 kembali	 pandangan	 lama	 mengenai	 sufisme	 sebagai	 fenomena	 pra-

modern	yang	meredup	di	 tengah	modernisasi.	Melalui	pendekatan	komparatif,	para	penulis	

menyoroti	dinamika	sufisme	dari	Asia	Tenggara	hingga	Afrika	Barat,	serta	dari	Timur	Tengah	

hingga	dunia	Barat.	Fokus	kajian	diarahkan	pada	perubahan	praktik,	otoritas,	dan	jaringan	sufi	

dalam	merespon	transformasi	sosial	akibat	modernitas.	Penelitian-penelitian	ini	menegaskan	

daya	tarik	sufisme	di	kalangan	masyarakat	urban,	sekaligus	memperlihatkan	keterhubungan	

antara	komunitas	perkotaan,	pedesaan,	dan	diaspora	Muslim	internasional.19	

Studi	 kasus	 yang	 dipaparkan	 memperlihatkan	 variasi	 adaptasi	 sufisme.	 Di	 Mesir,	

misalnya,	tarekat	Khalwatiyah	menunjukkan	fleksibilitas	dalam	membentuk	pola	ikatan	murid	

dan	 syaikh	 sesuai	 kebutuhan	 lokal	 (Chih).	Di	Turki,	 jamaah	Naqsyabandiyah	 Iskandarpasha	

 
15	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	10-12.	
16	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	12-14.	
17	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	15.	
18	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	8-15.	
19	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	16.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

230	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

menekankan	praktik	sohbet	dan	khidmah	 sebagai	wujud	pengabdian	sosial	yang	terlembaga	

dalam	 bentuk	 yayasan	 (Silverstein).	 Di	 Iran,	 meskipun	 sufisme	 menghadapi	 represi	 rezim,	

tarekat	tetap	berusaha	menyesuaikan	diri,	walau	sering	mengambil	sikap	diam	(van	den	Bos).	

Di	Afrika	Barat,	 tarekat	sufi	seperti	Muridiyah	dan	Tijaniyah	memainkan	peran	besar	dalam	

civil	society	dan	mobilisasi	politik	demokratis	(Villalon),	sementara	di	Mali	muncul	fenomena	

wali	karismatik	yang	lebih	heterodoks	(Soares).20	

Kajian	 di	 Asia	 Tenggara	 juga	 menyoroti	 perkembangan	 unik.	 Di	 Indonesia,	 muncul	

fenomena	wali	hidup	heterodoks	serta	birokratisasi	tarekat	besar	selama	rezim	Orde	Baru	(van	

Bruinessen).	 Selain	 itu,	 Jamaah	Tabligh	yang	berakar	pada	 tradisi	 sufi	berkembang	menjadi	

gerakan	transnasional	meski	menolak	praktik	populer	tarekat	di	India	(Sikand).	Jurnal-jurnal	

Islam	kontemporer	di	Indonesia	memperlihatkan	ketegangan	dan	jarak	antara	orientasi	salafi	

dan	sufi	(Laffan).21	

Peran	sufisme	juga	terlihat	dalam	konteks	globalisasi.	Di	Senegal,	Muridiyah	berkembang	

menjadi	gerakan	transnasional	melalui	migrasi	internasional	(Villalon).	Di	diaspora	Pakistan-

Inggris,	 tarekat	 menciptakan	 bentuk	 keakraban	 sosial	 baru	 (Werbner).	 Di	 Jakarta,	 kelas	

menengah	Muslim	menaruh	minat	 pada	 praktik	 sufisme	modern	 yang	 berinteraksi	 dengan	

pasar	spiritual	global	(Howell).	Di	Maroko,	kaum	borjuis	urban	menggabungkan	pengalaman	

spiritual	sufi	dengan	pengaruh	New	Age	(Haenni	&	Voix).	Gerakan	Sufi	 Internasional	 Inayat	

Khan	 menunjukkan	 bagaimana	 struktur	 organisasi	 formal	 menopang	 transnasionalisme	

sufisme	lintas	benua	(Genn).22	

Bahkan,	 terdapat	 gerakan	 baru	 seperti	 Komunitas	 Eden	 di	 Indonesia	 yang,	 meskipun	

tidak	secara	eksplisit	menyebut	diri	sebagai	tarekat	sufi,	menunjukkan	nuansa	sufistik	dalam	

ajaran	 dan	 praktiknya	 (Mufid).	 Fenomena-fenomena	 ini	 menggarisbawahi	 bahwa	 sufisme	

bukan	sekadar	tradisi	yang	bertahan	di	pinggiran,	melainkan	kekuatan	religius	yang	adaptif,	

transformatif,	dan	transnasional	dalam	konteks	modernitas.23	

Berdasarkan	uraian	yang	dikemukakan	dalam	teks	tersebut,	data	yang	dapat	dirumuskan	

menunjukkan	 bahwa	 sufisme	 kontemporer	 memiliki	 keragaman	 bentuk,	 ekspresi,	 dan	

orientasi	yang	menegaskan	sifatnya	yang	cair	serta	adaptif	 terhadap	konteks	sosial,	budaya,	

dan	politik.	Pertama,	studi	kasus	dari	berbagai	wilayah	memperlihatkan	bahwa	sufisme	tidak	

memiliki	 orientasi	 politik	 maupun	 doktrinal	 yang	 tunggal,	 melainkan	 membentang	 dari	

 
20	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	17-19.	
21	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	19-20.	
22	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	20-22.	
23	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	22-23.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

231	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

kecenderungan	syariah	yang	ketat	hingga	orientasi	yang	lebih	bebas	dan	perenialis.	Hal	ini	juga	

terlihat	di	Barat,	di	mana	praktik	sufisme	berupa	puisi,	musik,	dan	meditasi	bercampur	dengan	

gerakan	 spiritual	 kontemporer	 seperti	 New	Age,	 sehingga	 batas	 kategoris	 antara	 keduanya	

menjadi	 kabur.	 Kedua,	 keragaman	 ini	 menimbulkan	 pertanyaan	 epistemologis	 tentang	

kemungkinan	 mendefinisikan	 sufisme	 sebagai	 tradisi	 koheren	 dengan	 ciri-ciri	 universal,	

ataukah	 lebih	 tepat	 dipahami	melalui	 konstruksi	makna	 lokal	 sebagaimana	 dijalankan	 oleh	

para	pengikutnya.24	

Sejalan	 dengan	 itu,	 rekonstruksi	 tasawuf	 di	 berbagai	 konteks	 sosial	 memperlihatkan	

dinamika	yang	signifikan.	Beberapa	bentuk	sufisme	mengalami	penyusunan	ulang,	seperti	pada	

praktik	Naqsyabandiyah	di	Turki	(Silverstein),	gerakan	Jamaah	Tabligh	di	India	(Sikand),	dan	

reformulasi	 tasawuf	 oleh	 Hamka	 di	 Indonesia	 (Howell).	 Dalam	 kasus	 lain,	 sufisme	 justru	

dipisahkan	dari	landasan	fikih	dan	bahkan	dari	identitas	Islam	itu	sendiri,	seperti	pada	Gerakan	

Sufi	Internasional	Inayat	Khan,	yang	menempatkan	pengalaman	mistik	sebagai	jalan	universal	

bagi	Muslim	maupun	non-Muslim.	Walaupun	demikian,	sejumlah	penulis	menegaskan	adanya	

pola	paradigmatik	yang	konsisten,	yaitu	relasi	intim	antara	guru	spiritual	(syaikh,	mursyid,	pir)	

dan	murid	 (salik,	muhibb),	 serta	 solidaritas	horizontal	 di	 antara	pengikut	 tarekat.	Relasi	 ini	

diwujudkan	melalui	 ruang	 fisik	 tertentu	 (zawiyah,	 pesantren,	 dan	 sejenisnya)	 dan	ditopang	

oleh	 praktik	 kemurahan	 hati	 kolektif.	 Meskipun	 bentuk	 relasi	 tersebut	 beragam,	

fleksibilitasnya	menjelaskan	kemampuan	sufisme	untuk	 tetap	bertahan,	menyebar	 luas,	dan	

relevan	dalam	konteks	modern,	sekaligus	memelihara	kesinambungan	tradisinya.25	

A. Pembahasan	
1. Adaptasi	Sufisme	Terhadap	Modernitas	
Modernitas	hadir	dengan	membawa	perubahan	besar	dalam	tatanan	sosial,	budaya,	dan	

politik	 masyarakat	 Muslim.	 Urbanisasi,	 pendidikan	 umum	 non	 agama,	 serta	 globalisasi	

informasi	membuat	praktik	keberagamaan	tidak	lagi	berada	dalam	ruang	yang	homogen	dan	

tradisional.	Dalam	konteks	ini,	sufisme	yang	sering	dianggap	terikat	dengan	dunia	mistik	dan	

pra-modern	 justru	 menghadapi	 tantangan	 eksistensial.26	 Namun,	 penelitian	 menunjukkan	

bahwa	 sufisme	 tidak	 serta	merta	melemah,	melainkan	menemukan	 cara	untuk	beradaptasi.	

Bentuk	 adaptasi	 ini	 terlihat	 dalam	 transformasi	 praktik	 ritual,	 restrukturisasi	 organisasi	

 
24	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	23.	
25	Martin	Van	Bruinessen	and	Julia	Day	Howell,	eds.,	Urban	Su#ism,	24-25.	
26	Suwito,	Young	Su#ism	Komunitas	Su#i	Dan	Tasawuf	Di	Era	Digital	(CV	Mangku	Bumi	Media,	2023),	8.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

232	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

tarekat,	dan	reinterpretasi	ajaran	spiritual	agar	relevan	dengan	realitas	masyarakat	modern.27	

Dengan	demikian,	sufisme	tidak	sekadar	bertahan,	tetapi	juga	mengalami	revitalisasi	di	tengah	

modernitas	yang	sering	diasosiasikan	dengan	sekularisasi.	

Salah	satu	bentuk	adaptasi	sufisme	adalah	kemampuan	tarekat	untuk	mengubah	struktur	

organisasinya	 sesuai	 dengan	 tuntutan	 zaman.	 Di	 berbagai	 negara	 Muslim,	 banyak	 tarekat	

mengadopsi	model	 organisasi	 yang	 lebih	 rasional	 dan	 formal.	Misalnya,	Naqsyabandiyah	 di	

Turki	 membentuk	 yayasan	 sosial	 yang	 mengelola	 kegiatan	 pendidikan	 dan	 pelayanan	

masyarakat.	Hal	ini	menunjukkan	bahwa	sufisme	tidak	hanya	berorientasi	pada	ritual	mistik,	

tetapi	 juga	merespon	kebutuhan	sosial.	Rasionalisasi	organisasi	 juga	memungkinkan	tarekat	

menjangkau	kalangan	kelas	menengah	perkotaan	yang	terdidik.	Dengan	strategi	 ini,	sufisme	

berhasil	 keluar	 dari	 stigma	 tradisi	 pedesaan	 yang	 terpinggirkan	 dan	 tampil	 sebagai	 bagian	

penting	 dalam	 lanskap	 keagamaan	modern.28	 Adaptasi	 struktural	 ini	memperlihatkan	 daya	

hidup	sufisme	dalam	menghadapi	tantangan	modernitas.	

Selain	 dalam	 organisasi,	 sufisme	 juga	 beradaptasi	 melalui	 pemaknaan	 ulang	 praktik	

spiritual.	 Zikir,	khalwat,	 dan	 pengabdian	 kepada	 guru	 tetap	 dipertahankan,	 tetapi	 disajikan	

dalam	 bentuk	 yang	 lebih	 sesuai	 dengan	 kebutuhan	 spiritual	masyarakat	modern.	Misalnya,	

zikir	 tidak	hanya	dipahami	 sebagai	praktik	 ritual,	 tetapi	 juga	 sebagai	metode	meditasi	yang	

memberikan	 ketenangan	 batin	 di	 tengah	 kesibukan	 urban.29	 Transformasi	 pemaknaan	 ini	

membuat	 sufisme	menarik	 bagi	 kalangan	 profesional	 dan	 kelas	menengah	 yang	mengalami	

tekanan	 hidup	 perkotaan.	 Praktik	 sufisme	 dengan	 demikian	 tidak	 lagi	 terbatas	 pada	 aspek	

keagamaan	 formal,	 tetapi	 juga	 menyentuh	 kebutuhan	 psikologis	 dan	 eksistensial	 manusia	

modern.30	 Dengan	 cara	 ini,	 sufisme	 menjadi	 alternatif	 spiritual	 yang	 mampu	 menjawab	

keresahan	kontemporer.	

Adaptasi	 sufisme	 juga	 terlihat	 dalam	 pemanfaatan	 teknologi	 komunikasi	 modern.	

Jaringan	transnasional	tarekat	semakin	meluas	melalui	media	digital,	baik	dalam	bentuk	situs	

web,	media	sosial,	maupun	platform	streaming.	Komunitas	sufi	kini	dapat	menjangkau	audien	

global	tanpa	terikat	batas	geografis.31	Teknologi	memperkuat	posisi	sufisme	sebagai	gerakan	

 
27	Nur	KaVid,	“SuVisme	Dalam	Dinamika	Kehidupan	Masyarakat	Muslim	Kontemporer,”	Mimbar	Agama	Budaya	37,	
no.	1	(2020),	25-26.	
28	Yanwar	Pribadi	and	Zaki	Ghufron,	“KomodiVikasi	Islam	Dalam	Ekonomi	Pasar:	Studi	Tentang	Muslim	Perkotaan	
Di	Banten,”	A#karuna:	Indonesian	Interdisciplinary	Journal	of	Islamic	Studies	15,	no.	1	(2019),	85-86.	
29	Nur	KaVid,	“SuVisme	Dalam	Dinamika	Kehidupan	Masyarakat	Muslim	Kontemporer,”	30.	
30	 Jihadan	 Rizky	 Aulia	 and	 Syawaluddin	 Nasution,	 “Tasawuf	 Dan	 Tantangan	 Kontemporer:	 Relevansi	 Ajaran	
Tasawuf	Di	Era	Digital,”	Tashdiq:	Jurnal	Kajian	Agama	Dan	Dakwah	14,	no.	2	(2025):	6.	
31	Ridwan	Ridwan	et	al.,	“Urban	SuVisme	Di	Era	Digital	Dan	Urban	SalaVi	Di	Era	Kontemporer,”	AL-QIBLAH:	Jurnal	
Studi	Islam	Dan	Bahasa	Arab	3,	no.	4	(2024),	477.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

233	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

lintas	 negara	 yang	 mampu	memelihara	 identitas	 religius	 sekaligus	 terbuka	 pada	 dinamika	

globalisasi.	 Digitalisasi	 praktik	 spiritual	 ini	 juga	 mencerminkan	 fleksibilitas	 sufisme	 dalam	

mengintegrasikan	tradisi	kuno	dengan	inovasi	modern.32	

Globalisasi	 juga	 membuka	 ruang	 bagi	 percampuran	 sufisme	 dengan	 arus	 spiritual	

kontemporer.	 Fenomena	 ini	 menegaskan	 bahwa	 sufisme	 dapat	 diterima	 lintas	 agama	 dan	

budaya,	bahkan	di	luar	identitas	Islam.	Meskipun	hal	ini	menimbulkan	perdebatan	mengenai	

otentisitas,	 kenyataan	bahwa	 sufisme	mampu	menyesuaikan	diri	 dengan	kerangka	 spiritual	

universal	menunjukkan	fleksibilitasnya.	Adaptasi	lintas	tradisi	ini	sekaligus	memperkuat	posisi	

sufisme	sebagai	tradisi	yang	tidak	kaku,	tetapi	cair	dan	terbuka	terhadap	dialog	antaragama.33	

Hal	 ini	menjadi	 bukti	 konkret	 bahwa	 sufisme	 bukan	 sekadar	warisan	masa	 lalu,	melainkan	

tradisi	hidup	yang	terus	berkembang.	

Di	 banyak	 wilayah	 Muslim,	 sufisme	 juga	 berperan	 dalam	 konteks	 politik	 modern.	

Fenomena	ini	menunjukkan	bahwa	sufisme	tidak	hanya	bergerak	di	ruang	spiritual,	tetapi	juga	

menjadi	agen	perubahan	politik	dan	sosial.	Keterlibatan	politik	ini	merupakan	bentuk	adaptasi	

yang	memungkinkan	sufisme	relevan	dalam	dinamika	kontemporer	yang	menuntut	partisipasi	

masyarakat	 sipil.34	 Dengan	 demikian,	 sufisme	 tidak	 lagi	 sekadar	 identik	 dengan	mistisisme	

privat,	tetapi	juga	aktor	penting	dalam	pembentukan	ruang	publik	modern.	

Namun,	adaptasi	sufisme	tidak	terlepas	dari	kritik.	Sebagian	kelompok	Muslim,	terutama	

kalangan	salafi,	menolak	praktik	tarekat	karena	dianggap	sebagai	bid‘ah.	Modernis	Muslim	juga	

mengkritik	sufisme	yang	terlalu	ritualistik	dan	dianggap	menjauh	dari	semangat	rasionalitas	

Islam.35	 Meski	 demikian,	 kenyataan	 menunjukkan	 bahwa	 sufisme	 tetap	 bertahan	 bahkan	

berkembang.	Kritik	tersebut	justru	mendorong	sejumlah	tarekat	untuk	melakukan	reformulasi	

praktik	 dan	 ajaran.	Misalnya,	 sufisme	 neo-modern	menekankan	 kesesuaian	 dengan	 syariah	

serta	memurnikan	 ritual	 dari	 unsur-unsur	 yang	 dianggap	 tidak	 sesuai.36	 Respon	 adaptif	 ini	

memperlihatkan	bahwa	sufisme	memiliki	kapasitas	reflektif	dalam	menghadapi	kritik	internal	

sekaligus	memperkuat	relevansinya	di	masyarakat.	

Fenomena	 urbanisasi	 juga	 menjadi	 faktor	 penting	 dalam	 adaptasi	 sufisme.	 Mereka	

memandang	sufisme	sebagai	sarana	untuk	menemukan	makna	spiritual	di	tengah	kesibukan	

 
32	 H.	 Adnan	 and	 Nasiibah	 Ramli,	 “Spiritual	 Integrity	 in	 the	 Digital	 Realm:	 SuVism	 and	 Technology	 Dilemmas,”	
International	Journal	of	Academic	Research	in	Progressive	Education	and	Development	13,	no.	4	(2024):	2473.	
33	Ridwan	Ridwan	et	al.,	“Urban	SuVisme	Di	Era	Digital	Dan	Urban	SalaVi	Di	Era	Kontemporer,”	474.	
34	Gazali,	Tarekat	Naqsyabandi	Haqqani	Di	Indonesia	(Deepublish,	2015),	7.	
35	Ridwan	Ridwan	et	al.,	“Urban	SuVisme	Di	Era	Digital	Dan	Urban	SalaVi	Di	Era	Kontemporer,”	477.	
36	M.	AVif	Anshori,	“Peran	Tasawuf	Perkotaan	(Urban	SuVism)	Dalam	Mengatasi	Problema	Psikologis	(Studi	Kasus	
Pada	Kaum	Eksekutif	Di	Bandarlampung)”	(PhD	Thesis,	UIN	Raden	Intan	Lampung,	2018),	58-59.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

234	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

materialistis.	 Perkembangan	 ini	 menegaskan	 bahwa	 sufisme	 tidak	 lagi	 eksklusif	 bagi	

masyarakat	 pedesaan,	melainkan	 juga	menarik	 bagi	 kaum	urban	modern.37	 Adaptasi	 dalam	

konteks	 urbanitas	 memperlihatkan	 kemampuan	 sufisme	 membaca	 kebutuhan	 psikologis	

manusia	 kota.	 Dengan	 demikian,	 sufisme	 bertransformasi	 menjadi	 gerakan	 spiritual	 yang	

mampu	menawarkan	keseimbangan	hidup	dalam	dunia	modern	yang	serba	cepat.	

D. KESIMPULAN	

Berdasarkan	hasil	kajian,	dapat	disimpulkan	bahwa	sufisme	memiliki	kapasitas	adaptif	

yang	 tinggi	 dalam	 merespons	 tantangan	 modernitas.	 Modernisasi	 yang	 ditandai	 oleh	

rasionalisasi,	 urbanisasi,	 dan	 globalisasi	 tidak	 serta-merta	 menggerus	 eksistensi	 sufisme,	

sebagaimana	 diasumsikan	 dalam	 teori	 sekularisasi	 klasik.	 Sebaliknya,	 sufisme	 justru	

menunjukkan	vitalitas	baru	melalui	transformasi	praktik	spiritual,	restrukturisasi	organisasi	

tarekat,	pemanfaatan	teknologi	komunikasi	modern,	serta	keterlibatan	aktif	dalam	dinamika	

sosial	dan	politik.	

Penelitian	ini	memperlihatkan	bahwa	sufisme	tidak	hanya	berfungsi	sebagai	jalan	mistik	

individual,	tetapi	juga	sebagai	kekuatan	sosial	yang	mampu	membentuk	etika,	solidaritas,	dan	

identitas	kolektif	umat	Islam	di	tengah	perubahan	zaman.	Kehadirannya	di	ruang-ruang	urban,	

komunitas	 kelas	 menengah	 terdidik,	 diaspora	 Muslim,	 serta	 jaringan	 transnasional	

menunjukkan	bahwa	sufisme	telah	melampaui	batas	geografis	dan	kultural	tradisionalnya.	

Dengan	demikian,	sufisme	dapat	dipahami	sebagai	tradisi	religius	yang	dinamis,	reflektif,	

dan	kontekstual	mampu	menegosiasikan	nilai-nilai	spiritual	Islam	dengan	tuntutan	modernitas	

tanpa	kehilangan	akar	ajarannya.	Kesimpulan	ini	sekaligus	menegaskan	bahwa	sufisme	tetap	

relevan	sebagai	sumber	spiritualitas,	etika	sosial,	dan	pencarian	makna	dalam	lanskap	Islam	

kontemporer.		

B. Saran	
Berdasarkan	hasil	kajian	mengenai	 sufisme	dalam	konteks	modernitas	 Islam,	 terdapat	

beberapa	 saran	 yang	 dapat	 diajukan.	 Pertama,	 penelitian	 selanjutnya	 diharapkan	 dapat	

memperluas	 pendekatan	 metodologis	 dengan	 melibatkan	 studi	 lapangan	 (field	 research),	

sehingga	dinamika	sufisme	kontemporer	dapat	dianalisis	tidak	hanya	dari	perspektif	literatur,	

tetapi	 juga	 dari	 pengalaman	 empiris	 komunitas	 tarekat	 dan	 praktisi	 sufisme	di	masyarakat	

modern.	

 
37	M.	AVif	Anshori,	“Peran	Tasawuf	Perkotaan	(Urban	SuVism)	Dalam	Mengatasi	Problema	Psikologis	(Studi	Kasus	
Pada	Kaum	Eksekutif	Di	Bandarlampung),”	88.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

235	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Kedua,	kajian	yang	 lebih	spesifik	mengenai	peran	sufisme	dalam	 isu-isu	aktual	 seperti	

kesehatan	mental,	 etika	 digital,	 krisis	 lingkungan,	 serta	 relasi	 antaragama	di	 era	 globalisasi	

perlu	dikembangkan.	Hal	 ini	penting	untuk	menunjukkan	kontribusi	konkret	sufisme	dalam	

menjawab	tantangan	kehidupan	modern	secara	lebih	aplikatif.	

Ketiga,	bagi	kalangan	akademisi	dan	praktisi	keislaman,	penelitian	ini	diharapkan	dapat	

menjadi	 pijakan	 untuk	 mengembangkan	 pemahaman	 sufisme	 yang	 moderat,	 inklusif,	 dan	

kontekstual,	 tanpa	mengabaikan	 landasan	syariah	dan	nilai-nilai	dasar	ajaran	Islam.	Dengan	

demikian,	 sufisme	 dapat	 terus	 berperan	 sebagai	 sumber	 spiritualitas	 dan	 etika	 sosial	 yang	

relevan	bagi	masyarakat	Muslim	kontemporer.	

C. Ucapan	Terima	Kasih	
Penulis	 mengucapkan	 terima	 kasih	 kepada	 semua	 pihak	 yang	 telah	 memberikan	

dukungan	 dan	 kontribusi	 dalam	 penyusunan	 karya	 ilmiah	 ini.	 Ucapan	 terima	 kasih	 secara	

khusus	disampaikan	kepada	para	dosen	dan	civitas	akademika	Program	Studi	Ilmu	Tasawuf	

Pascasarjana	UIN	Antasari	Banjarmasin	atas	bimbingan,	arahan,	dan	wawasan	keilmuan	yang	

sangat	berharga.	

Penulis	juga	mengucapkan	terima	kasih	kepada	para	penulis	dan	peneliti	terdahulu	yang	

karya-karyanya	 menjadi	 rujukan	 utama	 dalam	 penelitian	 ini.	 Tanpa	 kontribusi	 pemikiran	

mereka,	 kajian	 ini	 tidak	 akan	 tersusun	 secara	 komprehensif.	 Akhirnya,	 penulis	 menyadari	

bahwa	 karya	 ini	 masih	 memiliki	 keterbatasan.	 Oleh	 karena	 itu,	 kritik	 dan	 saran	 yang	

konstruktif	sangat	diharapkan	demi	penyempurnaan	penelitian	selanjutnya.	

E. DAFTAR	PUSTAKA	

Adnan,	H.,	and	Nasiibah	Ramli.	“Spiritual	Integrity	in	the	Digital	Realm:	Sufism	and	Technology	

Dilemmas.”	 International	 Journal	 of	 Academic	 Research	 in	 Progressive	 Education	 and	

Development	13,	no.	4	(2024).	

Annur,	Barsihannor.	“Sayyed	Hossein	Nasr	(Sufisme	Masyarakat	Modern).”	Al-Hikmah	Journal	

for	Religious	Studies	15,	no.	2	(2014):	127–34.	

Anshori,	 M.	 Afif.	 “Peran	 Tasawuf	 Perkotaan	 (Urban	 Sufism)	 Dalam	 Mengatasi	 Problema	

Psikologis	 (Studi	 Kasus	 Pada	 Kaum	 Eksekutif	 Di	 Bandarlampung).”	 PhD	 Thesis,	 UIN	

Raden	Intan	Lampung,	2018.	

Aulia,	 Jihadan	 Rizky,	 and	 Syawaluddin	 Nasution.	 “Tasawuf	 Dan	 Tantangan	 Kontemporer:	

Relevansi	Ajaran	Tasawuf	Di	Era	Digital.”	Tashdiq:	Jurnal	Kajian	Agama	Dan	Dakwah	14,	

no.	2	(2025):	1–10.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

236	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Bruinessen,	Martin	Van,	and	Julia	Day	Howell,	eds.	Urban	Sufism.	Rajawali	Pers,	2008.	

Falach,	 Ghulam,	 and	 Ridhatullah	 Assya’bani.	 “Peran	 Tasawuf	 Di	 Era	 Masyarakat	 Modern"	

Peluang	Dan	Tantangan”.”	Refleksi	Jurnal	Filsafat	Dan	Pemikiran	Islam	21,	no.	2	(2021):	

191–206.	

Gazali.	Tarekat	Naqsyabandi	Haqqani	Di	Indonesia.	Deepublish,	2015.	

Kafid,	Nur.	“Sufisme	Dalam	Dinamika	Kehidupan	Masyarakat	Muslim	Kontemporer.”	Mimbar	

Agama	Budaya	37,	no.	1	(2020):	27–38.	

Nasr,	Seyyed	Hossein.	Tasawuf	Dulu	Dan	Sekarang.	Translated	by	Abdul	Hadi	W.M.	IRCiSoD,	

2020.	

Pribadi,	Yanwar,	and	Zaki	Ghufron.	“Komodifikasi	Islam	Dalam	Ekonomi	Pasar:	Studi	Tentang	

Muslim	Perkotaan	Di	Banten.”	Afkaruna:	Indonesian	Interdisciplinary	Journal	of	Islamic	

Studies	15,	no.	1	(2019):	82–112.	

Rahmadi.	Pengantar	Metodologi	Penelitian.	Antasari	Press,	2011.	

Ridwan,	Ridwan,	Hamzah	Harun,	and	Muhaimin	Muhaimin.	“Urban	Sufisme	Di	Era	Digital	Dan	

Urban	Salafi	Di	Era	Kontemporer.”	AL-QIBLAH:	Jurnal	Studi	Islam	Dan	Bahasa	Arab	3,	no.	

4	(2024):	468–80.	

Rostitawati,	 Tita.	 “Pembaharuan	 Dalam	 Tasawuf:(Studi	 Terhadap	 Konsep	 Neo-Sufisme	

Fazlurrahman).”	Farabi	15,	no.	2	(2018):	67–80.	

Sakdullah,	 Muhammad.	 “Tasawuf	 Di	 Era	 Modrnitas	 (Kajian	 Komperhensif	 Seputar	 Neo-

Sufisme).”	Living	Islam:	Journal	of	Islamic	Discourses	3,	no.	2	(2020):	364–86.	

Suwito.	 Young	 Sufism	Komunitas	 Sufi	Dan	Tasawuf	Di	 Era	Digital.	 CV	Mangku	Bumi	Media,	

2023.	

	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

