
Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																							 	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
Halaman	:	206	-	222	

206	 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 

Tasawuf	Qur’ani	sebagai	Terapi	Spiritual	terhadap	FOMO	di	Era	Digital	
Aslam	Habibi1,	Norhidayat2,	Ahmad	Mujahid3	
Pascasarjana	UIN	Antasari	Banjarmasin	1,2,3	

Email:	Aslamhabibi20@gmail.com1,	norhidayat@uin-antasari.ac.id2,	Ahmadmujahid@uin-
antasari.ac.id3		

Informasi	 Abstract	
	
Volume	
Nomor	
Bulan	
Tahun	
E-ISSN	
	

	
:	3	
:	1	
:	Januari	
:	2026	
:	3062-9624	
	
	
	
	
	

	
The	phenomenon	of	Fear	of	Missing	Out	(FOMO)	in	digital	culture	is	generally	
examined	through	psychological	and	sociological	approaches,	while	studies	
on	tasawwuf	(Islamic	mysticism)	remain	largely	normative	and	have	not	yet	
been	formulated	as	a	systematic	therapeutic	framework.	This	study	aims	to	
analyze	Qur’an-based	tasawwuf	as	a	psychospiritual	therapeutic	paradigm	
for	 addressing	 FOMO-related	 anxiety	 as	 a	 symptom	 of	 the	 crisis	 of	 inner	
orientation	 in	 modern	 humanity.	 The	 research	 employs	 a	 descriptive	
qualitative	method	through	library	research,	utilizing	a	thematic-contextual	
hermeneutical	approach	to	relevant	Qur’anic	verses,	combined	with	critical	
engagement	 with	 classical	 and	 contemporary	 tasawwuf	 literature.	 The	
findings	indicate	that	Qur’anic	tasawwuf	functions	not	merely	as	a	form	of	
spiritual	 ethics,	 but	 as	 a	 psychospiritual	 therapeutic	 framework	 operating	
through	 the	 reconstruction	 of	 life-meaning	 orientation	 from	 external	
validation	toward	Divine	consciousness,	the	regulation	of	digital	narcissistic	
impulses	 through	 mujahadah	 and	 riyadhah,	 and	 the	 management	 of	
existential	 anxiety	 through	 the	 internalization	 of	 tawakkul,	 qana‘ah,	 and	
dhikr.	 Conceptually,	 this	 study	 proposes	 that	 FOMO	 represents	 a	
manifestation	 of	 nafs	 al-ammarah	 within	 the	 digital	 context,	 whereas	
Qur’anic	 tasawwuf	 serves	 as	 a	 transformative	 process	 toward	 al-nafs	 al-
muthmainnah.	This	 study	affirms	 the	 relevance	of	Qur’anic	 tasawwuf	as	a	
contextual	 and	 applicable	 spiritual	 therapeutic	 approach	 to	 addressing	
human	anxiety	in	the	digital	era.	
	
Keyword:	Qur’an,	FOMO,	Anxiety,	Spiritual	Therapy.	

Abstrak	
Fenomena	Fear	of	Missing	Out	(FOMO)	dalam	budaya	digital	umumnya	dianalisis	melalui	pendekatan	
psikologis	dan	sosiologis,	sementara	kajian	tasawuf	masih	cenderung	normatif	dan	belum	dirumuskan	
sebagai	 kerangka	 terapi	 yang	 sistematis.	 Penelitian	 ini	 bertujuan	menganalisis	 tasawuf	 berbasis	Al-
Qur’an	 sebagai	 paradigma	 terapi	 psikospiritual	 dalam	merespons	 kecemasan	 FOMO	 sebagai	 gejala	
krisis	 orientasi	 batin	manusia	modern.	 Metode	 yang	 digunakan	 adalah	 kualitatif	 deskriptif	 melalui	
library	research	dengan	pendekatan	hermeneutik	tematik-kontekstual	terhadap	ayat-ayat	Al-Qur’an,	
serta	 dialog	 kritis	 dengan	 literatur	 tasawuf	 klasik	 dan	 kontemporer.	 Hasil	 penelitian	menunjukkan	
bahwa	tasawuf	Qur’ani	berfungsi	bukan	sekadar	sebagai	etika	spiritual,	melainkan	sebagai	kerangka	
terapi	psikospiritual	yang	bekerja	melalui	rekonstruksi	orientasi	makna	hidup	dari	validasi	eksternal	
menuju	kesadaran	Ilahiah,	pengendalian	dorongan	narsistik	digital	melalui	mujahadah	dan	riyadhah,	
serta	regulasi	kecemasan	eksistensial	melalui	 internalisasi	nilai	 tawakal,	qana’ah,	dan	dzikir.	Secara	
konseptual,	penelitian	ini	mengajukan	proposisi	bahwa	FOMO	merupakan	manifestasi	nafs	al-ammarah	
dalam	konteks	digital,	sementara	tasawuf	Qur’ani	berperan	sebagai	proses	transformasi	menuju	al-nafs	
al-muthmainnah.	 Penelitian	 ini	 menegaskan	 relevansi	 tasawuf	 Qur’ani	 sebagai	 pendekatan	 terapi	
spiritual	yang	kontekstual	dan	aplikatif	dalam	menghadapi	kegelisahan	manusia	di	era	digital.	
	
Kata	Kunci:	Al-Qur’an,	FOMO,	Kecemasan,	Terapi	Spiritual.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:Aslamhabibi20@gmail.com1
mailto:norhidayat@uin-antasari.ac.id2
mailto:Ahmadmujahid@uin-antasari.ac.id3
mailto:Ahmadmujahid@uin-antasari.ac.id3


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

207	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

A. PENDAHULUAN	

Fenomena	Fear	of	Missing	Out	atau	yang	lebih	dikenal	dengan	FOMO	menjadi	salah	satu	

persoalan	psikologis	yang	semakin	menonjol	di	era	digital.1	Kemajuan	teknologi	informasi,	dan	

pesatnya	perkembangan	media	sosial	telah	menciptakan	ruang	komunikasi	yang	serba	cepat	

dan	 instan.	 Meskipun	 memberikan	 kemudahan	 dalam	 berinteraksi,	 media	 sosial	 juga	

menumbuhkan	rasa	ketergantungan	psikologis	terhadap	aktivitas	orang	lain.	Individu	merasa	

perlu	untuk	terus	memantau	kehidupan	orang	lain	agar	tidak	tertinggal	dari	tren	atau	peristiwa	

tertentu	yang	sedang	populer.2		

FOMO	ditandai	oleh	rasa	cemas,	ketakutan	akan	ketinggalan	informasi,	serta	dorongan	

untuk	selalu	hadir	dalam	lingkaran	dunia	maya.	Ketika	seseorang	tidak	mampu	mengakses	atau	

terlibat	dalam	aktivitas	yang	sedang	ramai	diperbincangkan,	muncul	perasaan	rendah	diri	dan	

kehilangan	 eksistensi.	 Kondisi	 ini	 memperlihatkan	 bahwa	 penggunaan	 media	 sosial	 bukan	

hanya	 sekadar	 aktivitas	 hiburan,	 tetapi	 juga	mempengaruhi	 kondisi	 mental	 dan	 emosional	

seseorang	secara	signifikan.3	Kecenderungan	tersebut	kemudian	menimbulkan	tekanan	batin	

dan	menurunkan	tingkat	kesejahteraan	psikologis.	Banyak	pengguna	media	sosial	mengalami	

kesulitan	 dalam	 mengontrol	 waktu,	 kehilangan	 fokus	 terhadap	 tujuan	 hidup,	 dan	 merasa	

kehidupannya	 kurang	 bermakna	 dibandingkan	 dengan	 apa	 yang	 ditampilkan	 orang	 lain	 di	

dunia	 maya.	 Akibatnya,	 muncul	 kecemasan	 sosial,	 stres,	 serta	 rasa	 hampa	 yang	

berkepanjangan.4	

Permasalahan	utama	dari	fenomena	ini	tidak	hanya	terletak	pada	aspek	perilaku	digital,	

tetapi	 juga	 pada	 dimensi	 spiritual	manusia.	 Ketika	 orientasi	 hidup	 bergeser	 dari	 pencarian	

makna	menuju	pencitraan	diri,	manusia	cenderung	kehilangan	ketenangan	batin.	Dalam	situasi	

demikian,	krisis	spiritual	menjadi	 tak	 terelakkan.	Banyak	 individu	hidup	dalam	pola	reaktif,	

bertindak	atas	dasar	dorongan	emosional	tanpa	keseimbangan	antara	kebutuhan	jasmani	dan	

rohani.5	 Kehilangan	 makna	 spiritual	 menjadikan	 individu	 mudah	 terombang-ambing	 oleh	

perubahan	 sosial	 dan	 teknologi.	Nilai-nilai	 ketenangan,	 kesederhanaan,	 dan	 introspeksi	 diri	

 
1	Dewi	Putriani	Yogosara	Lodewijk,	Fomo	Atau	Jomo:	Menemukan	Keseimbangan	Hidup	Dan	Menavigasi	Kehidupan	
Remaja	Di	Era	Digital	(Guepedia,	2024),	11–12.	
2	Patrick	J.	McGinnis,	Fenomena	Fear	of	Missing	Out	Tepat	Mengambil	Keputusan	Di	Dunia	Yang	Menyajikan	Terlalu	
Banyak	Pilihan	(PT.	Gramedia	Pusaka	Utama,	2020),	8-9.	
3	Dionni	Ditya	Perdana	et	 al.,	 “Fenomena	Fear	of	Missing	out	 (FOMO)	Pada	Generasi	Z	Pengguna	Media	Sosial	
Instagram,”	SOURCE:	Jurnal	Ilmu	Komunikasi	10,	no.	1	(2024),	55.	
4	Ince	Citra	Mahardhika	et	al.,	“Dampak	FOMO	Pada	Kecemasan	Mahasiswa	Pengguna	Media	Sosial,”	Jurnal	Ilmiah	
Wahana	Pendidikan	10,	no.	22	(2024),	20.	
5	Cindy	Afrilia,	“Dampak	Media	Sosial	Terhadap	Kesehatan	Mental	Remaja	Tantangan	Dan	Solusi,”	Circle	Archive	1,	
no.	4	(2024),	5-6.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

208	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

tergeser	oleh	dorongan	untuk	mendapatkan	pengakuan	dan	validasi	sosial.	Kegelisahan	batin	

yang	muncul	merupakan	 tanda	bahwa	manusia	sedang	berjarak	dengan	hakikat	 jati	dirinya	

sebagai	makhluk	spiritual	yang	memiliki	kebutuhan	akan	kedekatan	dengan	Tuhan.	

Penelitian	Sayyid	Haqqul	Yaqin	(2025)	tentang	Zuhud	dan	Wara’	dalam	Mengatasi	Fear	of	

Missing	Out	(FOMO)	menunjukkan	bahwa	nilai-nilai	tasawuf	berperan	efektif	sebagai	strategi	

spiritual	dalam	mereduksi	kecemasan	digital,	di	mana	sikap	zuhud	membentuk	orientasi	hidup	

yang	tidak	bergantung	pada	pengakuan	sosial,	sementara	wara’	menumbuhkan	kehati-hatian	

moral	dalam	penggunaan	media	digital	sehingga	mampu	mengendalikan	dorongan	konsumtif	

terhadap	validasi	sosial	pemicu	FOMO.6	Sementara	itu,	penelitian	Fanny	Nurani,	Rosid	Bahar,	

dan	Asep	Ahmad	Arsyul	Munir	(2025)	mengenai	Aktualisasi	Nilai-Nilai	Tasawuf	sebagai	Solusi	

Problematika	 Sosial	 di	 Era	Digital	menegaskan	bahwa	praktik	 tasawuf	 seperti	 dzikir,	 sabar,	

ikhlas,	 zuhud,	 dan	 tawakal	 berperan	 penting	 dalam	 membentuk	 ketenangan	 batin,	

pengendalian	diri,	serta	keseimbangan	antara	kehidupan	spiritual	dan	dunia	digital,	sekaligus	

berfungsi	 sebagai	 solusi	 terhadap	 degradasi	 moral,	 kecemasan,	 dan	 krisis	 makna	 hidup.	

Namun,	kedua	penelitian	tersebut	belum	mengkaji	secara	spesifik	integrasi	tasawuf	berbasis	

Al-Qur’an	sebagai	pendekatan	terapi	spiritual	yang	terfokus	langsung	pada	fenomena	FOMO.7	

Dalam	konteks	inilah,	nilai-nilai	tasawuf	menjadi	relevan	untuk	ditinjau	kembali	sebagai	

pendekatan	 terapi	 mental.	 Tasawuf,	 sebagai	 cabang	 ilmu	 dalam	 Islam	 yang	 berfokus	 pada	

penyucian	 jiwa	 (tazkiyatun	 nafs),	menawarkan	 solusi	 untuk	mengembalikan	 keseimbangan	

batin	manusia.8	Melalui	pengamalan	seperti	syukur,	qana’ah,	dan	muraqabah,	individu	diajak	

untuk	mengenali	dirinya	secara	mendalam	dan	menyadari	kehadiran	Allah	dalam	setiap	aspek	

kehidupan.9	

Tujuan	 utama	 dari	 tulisan	 ini	 adalah	menjelaskan	 bagaimana	 nilai-nilai	 tasawuf	 yang	

berakar	dari	Al-Qur’an	dapat	berfungsi	sebagai	terapi	mental	dalam	menghadapi	gejala	FOMO	

dan	kecemasan	modern.	Pendekatan	 tasawuf	 tidak	hanya	menenangkan	pikiran,	 tetapi	 juga	

menyentuh	lapisan	terdalam	dari	kesadaran	manusia.	Ia	membantu	individu	memahami	bahwa	

 
6	Sayyid	Haqqul	Yaqin,	“Zuhud	Dan	Wara’dalam	Mengatasi	Fear	of	Missing	Out,”	Jurnal	Agama	Dan	Sains	Teknologi	
1,	no.	1	(2025):	62–73.	
7	Fanny	Nurani	et	al.,	“Aktualisasi	Nilai-Nilai	Tasawuf	Sebagai	Solusi	Problematika	Sosial	Di	Era	Digital,”	Al-Ittizaan:	
Jurnal	Bimbingan	Konseling	Islam	8,	no.	1	(2025):	71–81.	
8	Muspian,	“Transformasi	Spiritual:	(Dari	Takhalli,	Tahalli	ke	Tajalli),”	JUTEQ:	Jurnal	Teologi	&	Tafsir,	September	8,	
2025,	1347–55.	
9	Ema	Fitriya	et	al.,	“Tasawuf	Dalam	Perspektif	Psikologi:	Harmoni	Spiritual	Dan	Kesehatan	Mental,”	AJMIE:	Alhikam	
Journal	of	Multidisciplinary	Islamic	Education	5,	no.	2	(2024),	294.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

209	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

ketenangan	sejati	tidak	diperoleh	melalui	pengakuan	sosial,	melainkan	dari	kedekatan	spiritual	

dengan	Sang	Pencipta.	

Selain	 itu,	 kajian	 ini	 juga	 bertujuan	 menunjukkan	 relevansi	 tasawuf	 dalam	 konteks	

kehidupan	digital	masa	kini.	Ketika	dunia	maya	menjadi	ruang	dominan	dalam	interaksi	sosial,	

ajaran	tasawuf	mengajarkan	manusia	untuk	tidak	larut	dalam	arus	informasi,	melainkan	tetap	

menjaga	 keseimbangan	 antara	 aktivitas	 duniawi	 dan	 kesadaran	 ilahiah.	 Sikap	qana’ah,	 dan	

tawakal	menjadi	penawar	terhadap	kerakusan	informasi	dan	haus	perhatian	yang	melahirkan	

FOMO.	

Dengan	 demikian,	 penelitian	 ini	 diharapkan	 dapat	 memberikan	 kontribusi	 bagi	

pengembangan	 pendekatan	 spiritual	 Islam	 dalam	 menangani	 persoalan	 psikologis	

kontemporer.	Tasawuf	sebagai	jalan	pembersihan	hati	dapat	mengembalikan	manusia	kepada	

fitrahnya	 sebagai	 makhluk	 yang	 tenang	 dan	 sadar	 akan	 keberadaannya	 di	 hadapan	 Allah.	

Melalui	 pemahaman	 ini,	 keseimbangan	 spiritual	 dapat	 tercapai	meskipun	 individu	hidup	di	

tengah	derasnya	arus	digitalisasi	dan	tekanan	sosial	modern.	

B. METODE	PENELITIAN	

Penelitian	 ini	 menggunakan	 jenis	 penelitian	 kualitatif	 deskriptif	 dengan	 pendekatan	

kajian	literatur	(library	research).10	Pendekatan	ini	bertujuan	untuk	menggambarkan	secara	

mendalam	fenomena	Fear	of	Missing	Out	(FOMO)	dan	kecemasan	melalui	perspektif	spiritual	

Islam,	khususnya	ajaran	 tasawuf.	 Fokus	penelitian	 tidak	diarahkan	pada	pengumpulan	data	

empiris	di	lapangan,	melainkan	pada	eksplorasi	dan	interpretasi	berbagai	sumber	tertulis,	baik	

klasik	maupun	modern,	yang	berkaitan	dengan	tema	spiritualitas	dan	kesehatan	mental.	

Pendekatan	 kualitatif	 deskriptif	 dipilih	 karena	mampu	memberikan	 pemahaman	 yang	

lebih	mendalam	terhadap	makna	dan	nilai-nilai	spiritual	dalam	teks	keagamaan.11	Data	yang	

diperoleh	 dianalisis	 secara	 hermeneutik,	 yaitu	 dengan	menafsirkan	 teks-teks	Al-Qur’an	 dan	

literatur	tasawuf	untuk	menemukan	pesan-pesan	spiritual	dan	psikologis	yang	relevan	dalam	

menghadapi	gejala	kecemasan	dan	FOMO	di	era	digital.	Dengan	demikian,	penelitian	ini	bersifat	

reflektif,	 menekankan	 pada	 pemahaman	makna,	 bukan	 pada	 pengukuran	 atau	 generalisasi	

statistik.	

Sumber	 data	 dalam	 penelitian	 ini	 terdiri	 atas	 sumber	 primer	 dan	 sumber	 sekunder.	

Sumber	 primer	 yaitu	 Al-Qur’an.	 Adapun	 sumber	 sekunder	 mencakup	 buku,	 jurnal	 ilmiah,	

 
10	Rahmadi,	Pengantar	Metodologi	Penelitian	(Antasari	Press,	2011),	72.	
11	H.	Zuchri	Abdussamad,	Metode	Penelitian	Kualitatif	(CV.	Syakir	Media	Press,	2021).	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

210	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

artikel	 akademik,	 serta	 hasil	 penelitian	 kontemporer	 yang	 relevan	 dengan	 tema	 FOMO,	

psikologi	spiritual,	dan	kesehatan	mental	dalam	perspektif	Islam.	

Proses	pengumpulan	data	dilakukan	melalui	metode	telaah	pustaka	mendalam.	Peneliti	

menelusuri,	menyeleksi,	serta	mengklasifikasikan	berbagai	literatur	yang	memiliki	keterkaitan	

dengan	objek	kajian.12	Penelusuran	dilakukan	terhadap	sumber-sumber	akademik,	baik	dari	

bidang	 keislaman,	 psikologi,	 maupun	 sosiologi	 digital.	 Selain	 itu,	 ayat-ayat	 Al-Qur’an	 yang	

berkaitan	dengan	ketenangan	jiwa,	kesadaran	spiritual,	dan	penyucian	hati	dijadikan	landasan	

teologis	dalam	analisis	untuk	memperkuat	dimensi	religius	dari	pembahasan.	

C.							HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

a. Fenomena	FOMO	di	Era	Digital	
Fenomena	 Fear	 of	 Missing	 Out	 (FOMO)	 merupakan	 istilah	 psikologis	 yang	

menggambarkan	perasaan	 takut	 tertinggal	 dari	 pengalaman,	 informasi,	 atau	 aktivitas	 sosial	

yang	dilakukan	oleh	orang	lain.	Dalam	konteks	era	digital,	FOMO	menjadi	semakin	menonjol	

seiring	 dengan	 perkembangan	 media	 sosial	 yang	 memungkinkan	 individu	 untuk	 terus	

memantau	 kehidupan	 orang	 lain	 secara	 real	 time.13	 Menurut	 perspektif	 psikologi	 modern,	

FOMO	tidak	hanya	berkaitan	dengan	rasa	ingin	tahu,	tetapi	juga	merupakan	bentuk	kecemasan	

sosial	 yang	 berakar	 pada	 kebutuhan	 manusia	 untuk	 diterima	 dan	 diakui	 oleh	 kelompok	

sosialnya.14	

Secara	psikologis,	individu	yang	mengalami	FOMO	menunjukkan	kecenderungan	untuk	

terus-menerus	mengakses	media	sosial	dengan	tujuan	memperoleh	pembaruan	informasi	dan	

keterlibatan	sosial.15	Salah	satu	gejala	utama	yang	muncul	adalah	kecemasan	sosial,	di	mana	

individu	merasa	tidak	nyaman	ketika	tidak	mengetahui	aktivitas	orang	lain	atau	ketika	tidak	

ikut	berpartisipasi	dalam	tren	tertentu.	Kondisi	ini	dapat	memunculkan	rasa	rendah	diri,	rasa	

tidak	layak,	serta	kekhawatiran	berlebihan	terhadap	pandangan	orang	lain.	

Selain	kecemasan	sosial,	FOMO	juga	dapat	menimbulkan	gangguan	konsentrasi.	Individu	

yang	terjebak	dalam	siklus	keterpaparan	media	digital	cenderung	mengalami	kesulitan	untuk	

fokus	 pada	 kegiatan	 yang	 memerlukan	 perhatian	 penuh.	 Kecenderungan	 untuk	 terus	

 
12	Amir	Hamzah,	Metode	Penelitian	Kepustakaan	Library	Research:	Kajian	FilosoQis,	Teoretis,	Aplikasi,	Proses,	Dan	
Hasil	Penelitian	(CV.	Literasi	Nusantara	Abadi,	2020).	
13	Lodewijk,	Fomo	Atau	Jomo:	Menemukan	Keseimbangan	Hidup	Dan	Menavigasi	Kehidupan	Remaja	Di	Era	Digital.	
14	 Rizki	 Putri	 Noviantika	 and	 Rohmatun,	 “Hubungan	 Antara	 Fear	 of	Missing	 Out	 (FoMO)	 Dengan	 Gaya	 Hidup	
Hedonis	Pada	Mahasiswa	Universitas	Islam	Sultan	Agung,”	TAKAYA:	Fakultas	Psikologi	Universitas	Islam	Sultan	
Agung,	2025.	
15	Perdana	et	al.,	“Fenomena	Fear	of	Missing	out	(FOMO)	Pada	Generasi	Z	Pengguna	Media	Sosial	Instagram.”	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

211	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

memeriksa	gawai	dan	media	sosial	setiap	saat	menurunkan	kapasitas	atensi	dan	memengaruhi	

kualitas	produktivitas.	Dalam	jangka	panjang,	kondisi	ini	berpotensi	menyebabkan	kelelahan	

mental	(mental	fatigue)	dan	menurunkan	kemampuan	kognitif	individu.16	

Gejala	 lain	 yang	 signifikan	 adalah	 ketidakpuasan	 diri,	 yang	 muncul	 akibat	 kebiasaan	

membandingkan	 diri	 dengan	 representasi	 ideal	 orang	 lain	 di	 media	 sosial.	 Realitas	 yang	

dikonstruksi	 secara	 digital	 sering	 kali	 bersifat	 selektif	 dan	 tidak	 mencerminkan	 keadaan	

sebenarnya,	 namun	 tetap	 menimbulkan	 persepsi	 keliru	 tentang	 standar	 kebahagiaan	 dan	

kesuksesan.17	Ketika	individu	terus-menerus	mengukur	dirinya	berdasarkan	pencapaian	orang	

lain,	timbullah	rasa	inferioritas	yang	memperparah	kondisi	psikologisnya.	

Lebih	 lanjut,	 FOMO	 mendorong	 individu	 untuk	 bergantung	 pada	 validasi	 eksternal,	

seperti	jumlah	likes,	followers,	atau	komentar	positif.	Validasi	ini	menjadi	tolok	ukur	nilai	diri	

yang	bersifat	semu	dan	rapuh.	Ketika	penerimaan	sosial	tidak	sesuai	harapan,	individu	dapat	

mengalami	 perasaan	 hampa	 dan	 cemas.18	 Ketergantungan	 semacam	 ini	 memperlihatkan	

pergeseran	orientasi	nilai	dari	internal	ke	eksternal,	di	mana	kebahagiaan	diukur	berdasarkan	

pengakuan	sosial,	bukan	dari	kepuasan	batin.	

Dari	 perspektif	 spiritual,	 FOMO	 dapat	 dipahami	 sebagai	 manifestasi	 dari	 kekosongan	

batin	 dan	 lemahnya	 kesadaran	 ruhaniyah.	 Ketika	 nilai	 spiritual	 tidak	 menjadi	 fondasi	

kehidupan,	 manusia	 cenderung	 mencari	 makna	 melalui	 hal-hal	 eksternal	 yang	 bersifat	

sementara.	Ketergantungan	terhadap	pengakuan	sosial	merupakan	bentuk	keterasingan	diri	

dari	hakikat	eksistensialnya	sebagai	makhluk	spiritual.19	Dalam	konteks	ini,	kekosongan	ruhani	

menjadi	 faktor	 utama	 yang	 menimbulkan	 kegelisahan	 batin,	 karena	 individu	 kehilangan	

sumber	ketenangan	sejati,	yaitu	hubungan	yang	utuh	dengan	Tuhan.	

b. Tasawuf	Sebagai	Ilmu	Penyucian	Jiwa	
Dalam	 khazanah	 keilmuan	 Islam,	 tasawuf	 dipahami	 sebagai	 dimensi	 esoterik	 yang	

berorientasi	 pada	 penyucian	 jiwa	 (tazkiyatun	 nafs)	 dan	 pembinaan	 hati	 untuk	 mencapai	

kedekatan	dengan	Allah	Swt.	Tasawuf	tidak	hanya	berfungsi	sebagai	praktik	spiritual,	 tetapi	

juga	sebagai	ilmu	tentang	pengelolaan	aspek	batin	manusia	yang	berkaitan	langsung	dengan	

 
16	Haidar	Idris	et	al.,	“Fenomena	Fomo;	Pandangan	Al-Qur’an	Tentang	Pendidikan	Mental	Dan	Keseimbangan	
Kehidupan	Generasi	Millenial,”	Tarbiyatuna:	Jurnal	Pendidikan	Islam	16,	no.	2	(2023):	150.	
17	Haidar	Idris	et	al.,	“Fenomena	Fomo;	Pandangan	Al-Qur’an	Tentang	Pendidikan	Mental	Dan	Keseimbangan	
Kehidupan	Generasi	Millenial,”	152.	
18	Haidar	Idris	et	al.,	“Fenomena	Fomo;	Pandangan	Al-Qur’an	Tentang	Pendidikan	Mental	Dan	Keseimbangan	
Kehidupan	Generasi	Millenial,”	153.	
19	Haidar	Idris	et	al.,	“Fenomena	Fomo;	Pandangan	Al-Qur’an	Tentang	Pendidikan	Mental	Dan	Keseimbangan	
Kehidupan	Generasi	Millenial,”	146.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

212	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

kesehatan	 mental	 dan	 moral.	 Dalam	 perspektif	 epistemologis,	 tasawuf	 menekankan	

keseimbangan	antara	dimensi	 lahiriah	(syariat)	dan	batiniah	(hakikat)	sebagai	 jalan	menuju	

kesempurnaan	insan.	

Secara	metodologis,	 tasawuf	menempuh	 jalan	 spiritual	melalui	 amalan-amalan	 seperti	

Dzikir,	 muraqabah,	 dan	 muhasabah.	 Dzikir	 berfungsi	 untuk	 menjaga	 kesadaran	 konstan	

terhadap	kehadiran	Allah,	muraqabah	melatih	 kepekaan	 spiritual	melalui	 kesadaran	bahwa	

segala	 perbuatan	 berada	 dalam	 pengawasan-Nya,	 sedangkan	 muhasabah	 menumbuhkan	

kemampuan	reflektif	untuk	menilai	dan	memperbaiki	diri.	Ketiga	metode	ini	berperan	penting	

dalam	proses	internalisasi	nilai-nilai	ilahiah	yang	mengantarkan	pada	pembentukan	karakter	

ruhani	yang	sehat.	

Tujuan	 utama	 tasawuf	 adalah	 tercapainya	 al-nafs	 al-muthmainnah,	 yaitu	 jiwa	 yang	

tenang,	 stabil,	 dan	 bebas	 dari	 kegelisahan.20	 Dalam	 tataran	psikospiritual,	 jiwa	 yang	 tenang	

merupakan	hasil	 dari	 keteraturan	 batin	 yang	 berlandaskan	 tauhid.	 Individu	 yang	mencapai	

kondisi	 ini	 tidak	mudah	 terpengaruh	 oleh	 tekanan	 sosial	maupun	 situasi	 eksternal,	 karena	

sumber	kebahagiaannya	bersumber	dari	kesadaran	spiritual	yang	mendalam.	Oleh	karena	itu,	

tasawuf	memiliki	relevansi	kuat	sebagai	paradigma	pengelolaan	emosi	dan	kecemasan	di	era	

modern.	

Dalam	konteks	kontemporer,	tasawuf	dapat	diposisikan	sebagai	paradigma	pengobatan	

spiritual	terhadap	gangguan	psikologis	modern,21	termasuk	fenomena	FOMO.	Ketika	manusia	

mengalami	kegelisahan	akibat	keterikatan	berlebihan	pada	dunia	maya,	pendekatan	tasawuf	

memberikan	alternatif	untuk	mengembalikan	keseimbangan	batin.	Melalui	praktik	Dzikir	dan	

introspeksi	 ruhani,	 individu	 dapat	 melepaskan	 diri	 dari	 ketergantungan	 terhadap	 validasi	

eksternal	dan	menumbuhkan	kesadaran	diri	yang	lebih	utuh.	

Dengan	 demikian,	 tasawuf	 bukan	 sekadar	 ajaran	 teologis	 klasik,	 tetapi	 juga	 sistem	

pengetahuan	 yang	 memiliki	 relevansi	 empiris	 dan	 terapeutik	 bagi	 kehidupan	 modern.22	 Ia	

menawarkan	 pendekatan	 holistik	 yang	 memadukan	 aspek	 spiritual,	 psikologis,	 dan	 sosial	

untuk	mencapai	keseimbangan	jiwa.	Dalam	konteks	era	digital,	tasawuf	dapat	menjadi	solusi	

konseptual	 terhadap	 krisis	 makna	 dan	 kecemasan	 eksistensial	 yang	 melanda	 masyarakat	

modern.	 Melalui	 penyucian	 hati	 dan	 penguatan	 kesadaran	 Ilahiah,	 manusia	 mampu	

 
20	Muzakkir,	Tasawuf	Dan	Kesehatan	Psikoterapi	Dan	Obat	Penyakit	Hati	(PrenadaMedia	Group,	2018).	
21	Andi	Eka	Putra,	 “Tasawuf	Sebagai	Terapi	Atas	Problem	Spiritual	Masyarakat	Modern,”	Al-Adyan:	 Jurnal	Studi	
Lintas	Agama	8,	no.	1	(2013):	45–57.	
22	Muzakkir,	Tasawuf	Dan	Kesehatan	Psikoterapi	Dan	Obat	Penyakit	Hati.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

213	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

menemukan	kembali	ketenangan	sejati	di	tengah	derasnya	arus	informasi	dan	tekanan	sosial	

global.	

c. Fomo	dalam	Persfektif	Tasawuf	
Fenomena	Fear	of	Missing	Out	(FOMO)	dalam	perspektif	psikologi	modern	berakar	pada	

kebutuhan	 eksistensial	 manusia	 untuk	 diakui,	 dihargai,	 dan	 merasa	 terhubung	 dengan	

lingkungannya.	 Namun,	 di	 era	 digital,	 kebutuhan	 ini	 mengalami	 distorsi	 menjadi	 bentuk	

ketergantungan	pada	validasi	eksternal.	Individu	yang	mengalami	FOMO	sering	kali	kehilangan	

arah	makna	hidup	karena	nilai	keberadaannya	diukur	melalui	keterlibatan	sosial	dan	perhatian	

publik	di	dunia	maya.	Dari	pandangan	tasawuf,	kondisi	 ini	sejatinya	merupakan	manifestasi	

dari	nafs	ammarah,	yaitu	dorongan	ego	yang	rendah	dan	cenderung	menguasai	akal	serta	hati	

manusia.		

Dalam	Al-Qur’an	QS.	Yusuf	[12]:	53,	Allah	SWT	berfirman: 

امَوَ 
ٓ

ا 
ُ

ن ئُرِّبَ
َ

ف
ْ

12 نلا َّناِ 3ِْۚ
َّ

ف
ْ

لا سَ
ََ

ةرَاَّم
ٌ

وُّْسلابِ ۢ 
ۤ

لااِ ءِ
َّ

غ يFِّْرَ َّناِ يFِّْۗرَ مَحِرَ امَ 
َ

ف
ُ

مٌيْحَِّر رٌوْ  

Artinya:	 “Aku	 tidak	 (menyatakan)	 diriku	 bebas	 (dari	 kesalahan)	 karena	 sesungguhnya	

nafsu	itu	selalu	mendorong	kepada	kejahatan,	kecuali	(nafsu)	yang	diberi	rahmat	oleh	Tuhanku.	

Sesungguhnya	Tuhanku	Maha	Pengampun	lagi	Maha	Penyayang.”	

Ayat	ini	menegaskan	bahwa	jiwa	manusia	memiliki	kecenderungan	yang	beragam,	yaitu	

nafs	 ammarah	 yang	mendorong	 kepada	 kejahatan,	 nafs	 lawwamah	 yang	menegur	 diri	 atas	

kesalahan,	dan	nafs	muthma’innah	yang	tenang	dalam	ketaatan,	baik	sebagai	tingkatan	maupun	

sifat	yang	muncul	dalam	diri	manusia,	nafs	ammarah	ditandai	oleh	dorongan	mengikuti	hawa	

nafsu	dan	meremehkan	dosa.23	Dalam	kehidupan	modern,	 fenomena	FOMO	(fear	of	missing	

out)	merupakan	manifestasi	nafs	ammarah,	ketika	manusia	terdorong	mengejar	kenikmatan	

dan	pengakuan	sosial	karena	takut	tertinggal,	sehingga	melanggar	nilai	agama	dan	etika	serta	

menjadikan	dosa	terasa	wajar	dan	berulang.	

Gejala	 yang	 muncul	 akibat	 FOMO	 dan	 kecemasan	 digital	 dapat	 dilihat	 dari	 kondisi	

psikologis	yang	tidak	stabil,	seperti	perasaan	gelisah,	ketidaktenangan	batin,	dan	rasa	iri	sosial	

terhadap	pencapaian	orang	 lain.	Dalam	perspektif	 tasawuf,	gejala	 ini	mencerminkan	kondisi	

hati	 yang	 tidak	 sehat	 atau	 disebut	 qalbun	 maridh.	 Hati	 yang	 berpenyakit	 tidak	 mampu	

merasakan	ketenangan	karena	terhijab	oleh	keinginan	duniawi	dan	ambisi	material.		

	

	

 
23	Muḥammad	bin	Ṣāliḥ	bin	Muḥammad	al-‘Utsaimı̄n,	Majmū‘	Fatāwā	Wa	Rasā’Il	Syaikh	Muḥammad	Bin	Ṣāliḥ	al-
‘Utsaimīn	(Dār	al-Waṭan	li	an-Nasyr,	1989),	77–79.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

214	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Al-Qur’an	menyebutkan	dalam	QS.	Al-Baqarah	[2]:	10,	Allah	SWT	berfirman: 

KِLْ ق
ُ

ل
ُ

ضٌرََّم مOِPِْوْ
ۙ

ف 
َ

اضًرَمَ Wُّٰ مVُُدَازَ
ۚ

لوَ 
َ

ذعَ مُْ]
َ

ا بٌا
َ

مٌيْلِ
ۢ

a امَبِ ەۙ 
َ

نا
ُ

كيَ اوْ
ْ

نوْبُذِ
َ

 

“Dalam	hati	mereka	ada	penyakit,	lalu	Allah	menambah	penyakitnya	dan	mereka	mendapat	

azab	yang	sangat	pedih	karena	mereka	selalu	berdusta.”		

Ayat	ini	menjelaskan	bahwa	penyakit	dalam	hati	bermakna	keraguan	dan	kemunafikan	

yang	melemahkan	keutuhan	agama	seseorang.	Penyakit	 ini	membuat	manusia	menyimpang	

dari	 kesehatan	 iman,	 lalu	Allah	menambah	penyakit	 itu	 sebagai	 konsekuensi	dari	 kekafiran	

mereka,	baik	dengan	semakin	menguatkan	kekufuran	tersebut	maupun	dengan	turunnya	Al-

Qur’an	yang	justru	mereka	ragukan.24	Dalam	konteks	FOMO	(fear	of	missing	out),	kondisi	ini	

mirip	 dengan	 hati	 yang	 terus	 gelisah	 dan	 ragu	 karena	 tidak	 berpegang	 pada	 kebenaran,	

sehingga	seseorang	mudah	terombang-ambing	oleh	ketakutan	tertinggal,	mengikuti	arus,	dan	

kehilangan	keteguhan	iman	karena	penyakit	batin	yang	tidak	disembuhkan.	

d. Pendekatan	Terapi	Tasawuf	terhadap	FOMO		
Pendekatan	 terapi	 tasawuf	menawarkan	 sebuah	 jalan	penyembuhan	yang	 tidak	hanya	

menyentuh	aspek	psikologis,	 tetapi	 juga	spiritual	manusia.	Dalam	konteks	fenomena	Fear	of	

Missing	Out	(FOMO)	yang	banyak	dipicu	oleh	tekanan	sosial	dan	paparan	media	digital,	tasawuf	

hadir	 sebagai	 upaya	 menata	 kembali	 hati,	 pikiran,	 dan	 orientasi	 hidup	 agar	 lebih	 tenang,	

seimbang,	 serta	 dekat	 dengan	 Allah	 SWT.	 Melalui	 penguatan	 nilai-nilai	 spiritual	 seperti	

mujahadah,	Riyadhah,	 tawakal,	qana’ah	dan	praktik	dzikir	secara	sadar	di	 luar	ruang	digital	

(offline	dzikir	moment),	 terapi	 tasawuf	mampu	menjadi	alternatif	 solusi	yang	relevan	dalam	

mereduksi	kecemasan	dan	kegelisahan	akibat	FOMO.	

1. Mujahadah:	Melawan	Dorongan	FOMO	dari	Dalam	Diri	

Mujahadah	merupakan	upaya	sadar	dan	terarah	untuk	menghadapi	kecenderungan	ego,	

dorongan	 impulsif,	 serta	 bisikan	 nafs	 yang	 sering	 kali	 menjerumuskan	 manusia	 pada	

kecemasan	 dan	 ketidakstabilan	 batin.	 Dalam	 praktik	 tasawuf,	mujahadah	 dipahami	 sebagai	

perjuangan	 batin	 yang	menuntut	 kesadaran	 penuh	 terhadap	 setiap	 gerak	 hati	 dan	 pikiran,	

sekaligus	 kesediaan	 untuk	 menundukkan	 dorongan	 yang	 melemahkan	 kualitas	 spiritual	

seseorang.25	 Ketika	 individu	 mulai	 menyadari	 bahwa	 dorongan-dorongan	 tersebut	 lebih	

banyak	berakar	pada	ketidaktenangan	jiwa,	ia	akan	lebih	mudah	memahami	bahwa	mujahadah	

 
24	Abu	Ishaq	Ibrahim	bin	as-Sari	az-Zajjāj,	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya	 (Al lam	al-Kutub,	
1988),	86.	
25	Zuyyina	Candra	Kirana	and	Deden	Dienul	Haq,	 “Pembentukan	Karakter	Religius	Santri	Di	Pondok	Pesantren	
Fathul	Ulum	Kwagean	Kediri	Melalui	Kegiatan	Mujahadah,”	Jurnal	Kependidikan	Islam	12,	no.	2	(2022):	227.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

215	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

bukan	 sekadar	 “melawan	 hawa	 nafsu,”	 tetapi	 juga	 memperhalus	 sensitivitas	 ruhani	 agar	

mampu	membedakan	antara	keinginan	yang	bermanfaat	dan	yang	merusak.	

Dalam	Al-Qur’an	QS.	Al-Ankabut	[29]:	69,	Allah	SWT	berfirman: 

لاوَ
َّ

نيْفِ اوْدVَُاجَ نَيْذِ
َ

ل ا
َ

gَPِْيَدgَّPُْلبُسُ م
َ

ن
َ

ا
ۗ

لم Wَّٰ َّناِوَ 
ََ

lا عَ
ُْ

mِْنِسnْن
َ◌ࣖ  

”Orang-orang	 yang	 berusaha	 dengan	 sungguh-sungguh	 untuk	 (mencari	 keridaan)	 Kami	

benar-benar	akan	Kami	tunjukkan	kepada	mereka	jalan-jalan	Kami.	Sesungguhnya	Allah	benar-

benar	bersama	orang-orang	yang	berbuat	kebaikan.”	

Ayat	ini	menjelaskan	bahwa	mujahadah	merupakan	bentuk	kesungguhan	di	jalan	Allah	

yang	 menyebabkan	 bertambahnya	 petunjuk	 dan	 ketakwaan	 bagi	 para	 hamba-Nya	 sesuai	

dengan	 amal	 dan	 keimanan	 mereka.	 Sementara	 orang	 fasik	 dan	 kafir	 semakin	 bertambah	

kesesatan	 karena	 sikap	 mereka	 sendiri,	 para	 mujahid	 justru	 mendapatkan	 kebersamaan,	

pertolongan,	dan	bimbingan	Allah.	Kebersamaan	Allah	ini	menjadi	sebab	kemenangan	mereka,	

baik	dalam	bentuk	kekuatan	hujjah,	keteguhan	iman,	maupun	kemampuan	untuk	mengungguli	

musuh,	karena	Allah	bersama	orang-orang	yang	berbuat	baik	dan	bersungguh-sungguh	dalam	

menegakkan	kebenaran.26	

Dalam	 konteks	 FOMO	 di	 era	 digital,	 mujahadah	 berperan	 sebagai	 upaya	 menolak	

dorongan	untuk	selalu	hadir,	terhubung,	dan	membuktikan	diri	melalui	update	berlebihan	yang	

dipicu	 realitas	 semu	 media	 sosial.27	 Ia	 membantu	 individu	 menyadari	 pola	 pikir	 otomatis	

seperti	 ketakutan	 tertinggal	 atau	 tidak	 dianggap,	 serta	 mengelola	 impuls	 untuk	 mengecek	

notifikasi,	 membandingkan	 diri,	 dan	 mencari	 validasi.	 Melalui	 pengendalian	 diri	 dan	

pendisiplinan	kebiasaan	online,	mujahadah	menegaskan	bahwa	nilai	diri	tidak	ditentukan	oleh	

respons	publik,	 tetapi	 oleh	hubungan	dengan	Allah	 SWT	dan	 keaslian	diri.	 Praktik	 ini	 pada	

akhirnya	menumbuhkan	ketenangan	batin,	rasa	cukup,	dan	keyakinan	bahwa	ketetapan	Allah	

selalu	hadir	pada	waktu	yang	paling	tepat.	

2. Riyadhah:	Latihan	Jiwa	untuk	Mengendurkan	Kecanduan	Digital	

Riyadhah	adalah	latihan	spiritual	yang	menekankan	pengendalian	diri,	kedisiplinan	batin,	

dan	penataan	ulang	orientasi	hidup	agar	 tidak	dikuasai	oleh	dorongan	hawa	nafsu.28	Dalam	

konteks	FOMO,	Riyadhah	membantu	individu	memeriksa	kembali	pola	konsumsi	digitalnya	dan	

menyeleksi	 mana	 kebiasaan	 yang	 mendukung	 kesehatan	 mental	 dan	 mana	 yang	 justru	

 
26	az-Zajjāj,	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya,	174.	
27	Fathi	Karuna	Khairunnisa	et	al.,	“Kesehatan	Mental	Dan	FOMO	(Fear	of	Missing	Out):	Solusi	Psikologi	Agama	
(Islam)	Pada	Era	Digital,”	Jurnal	Penelitian	Ilmiah	Multidisipliner	2,	no.	02	(2025):	167.	
28	Junaidin	Basri	et	al.,	“Riyadhah	Sebagai	Model	Alternatif	Pembinaan	Akhlak,”	Al	Qalam:	Jurnal	Ilmiah	Keagamaan	
Dan	Kemasyarakatan	18,	no.	4	(2024):	2902.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

216	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

memperkuat	kecemasan.	Pembatasan	penggunaan	media	sosial,	puasa	digital,	serta	mengganti	

aktivitas	online	berlebih	dengan	ibadah,	membaca,	aktivitas	sosial,	atau	refleksi	diri	merupakan	

bentuk	 konkret	 dari	 Riyadhah	 modern	 yang	 berfungsi	 melemahkan	 ketergantungan	 pada	

validasi	eksternal.	Pendekatan	ini	tidak	mengajak	seseorang	untuk	menolak	teknologi,	tetapi	

untuk	membangun	hubungan	yang	lebih	sehat	dengan	dunia	digital	sehingga	layar	tidak	lagi	

mengendalikan	ritme	batinnya.	

Dalam	Al-Qur’an	QS.	As-Syams	[91]:	9-10,	Allah	SWT	berfirman: 
ق
َ

أ دۡ
َ

ف
ۡ

q
َ

rَ َز نم
َ

ك
َّ

uٰPَقوَ  ۝ ا
َ

خ دۡ
َ

اuٰPََّسدَ نمَ بَا  

“"Sungguh	beruntung	orang	yang	menyucikannya	 (jiwa	 itu),	dan	 sungguh	merugi	orang	

yang	mengotorinya"	

Ayat	 ini	menjelaskan	bahwa	keberhasilan	dan	kebinasaan	seorang	hamba	sepenuhnya	

berada	dalam	lingkup	kehendak	dan	perbaikan	dari	Allah,	di	mana	individu	yang	memperoleh	

rahmat	 dari-Nya	 akan	 mencapai	 kebahagiaan	 dan	 keselamatan,	 sedangkan	 mereka	 yang	

ditelantarkan	akan	mengalami	kegagalan	dan	kehancuran.29	Pemaknaan	 ini	berkorelasi	erat	

dengan	konsep	riyadhah,	yaitu	proses	pendisiplinan	dan	pelatihan	jiwa	secara	berkelanjutan	

melalui	pengendalian	hawa	nafsu,	penyucian	hati,	 serta	konsistensi	dalam	ketaatan,	 sebagai	

upaya	untuk	mempersiapkan	diri	agar	layak	menerima	hidayah	dan	taufik	Ilahi.	

Ketika	Riyadhah	dijalankan	secara	konsisten,	seseorang	perlahan	merasakan	pergeseran	

dari	kecemasan	akan	ketertinggalan	menuju	ketenangan	dan	stabilitas	psikologis.	Latihan	ini	

melatih	individu	untuk	mengembalikan	fokus	pada	hal-hal	yang	benar-benar	penting,	seperti	

kualitas	 ibadah,	 kedekatan	 dengan	 Allah,	 dan	 keharmonisan	 hubungan	 manusia.30	 Dengan	

menguasai	perhatian	dan	dorongan	impulsifnya,	individu	tidak	lagi	mudah	terombang-ambing	

oleh	tren	digital	atau	tekanan	sosial,	melainkan	mampu	merespons	dunia	digital	secara	lebih	

bijak	 dan	 proporsional.	 Pada	 titik	 ini,	Riyadhah	 menjadi	 jalan	 untuk	mendapatkan	 kembali	

kendali	atas	diri,	sehingga	FOMO	yang	sebelumnya	menguasai	pikiran	dapat	digantikan	oleh	

rasa	cukup,	syukur,	dan	kehadiran	batin	yang	lebih	tenang.	

3. Tawakal:	Melepaskan	Kekhawatiran	Berlebih	tentang	Penilaian	Orang	

Tawakal	 mengajarkan	 keterampilan	 pasrah	 aktif	 kepada	 Allah	 setelah	 seseorang	

berusaha	melakukan	yang	 terbaik.	Dalam	 fenomena	FOMO,	banyak	kecemasan	muncul	dari	

ketakutan	terhadap	penilaian	sosial,	takut	kurang	gaul,	takut	tidak	dianggap	sukses,	atau	takut	

 
29	Muqātil	bin	Sulaymān	bin	Bashı̄r	al-Balkhı̄,	Tafsīr	Muqātil	Bin	Sulaymān	(Dār	al-Kutub	al-‘Ilmiyyah,	2003),	711.	
30	 Agus	 Samsul	 Bassar	 and	Aan	Hasanah,	 “Riyadhah:	 The	Model	 of	 the	 Character	 Education	Based	 on	 Sunistic	
Counseling,”	Journal	of	Advanced	Guidance	and	Counseling	1,	no.	1	(2020):	30.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

217	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

tidak	 relevan.	 Tawakal	 mengajak	 individu	 untuk	 meneguhkan	 keyakinan	 bahwa	 rezeki,	

kesempatan,	dan	kehormatan	sudah	berada	dalam	ketetapan	Allah.31	Dengan	perspektif	 ini,	

seseorang	tidak	lagi	terjebak	mengejar	ekspektasi	sosial	yang	berubah-ubah,	melainkan	fokus	

pada	perjalanan	hidup	yang	lebih	autentik	dan	bermakna.	

Dalam	Al-Qur’an	QS.	At-talaq	[65]:	3,	Allah	SWT	berfirman: 

زرyَْوَ
ُ

ق
ْ

ثيْحَ نْمِ ھُ
ُ

لا 
َ

{حْيَ 
َ

تيَ نمَوَ ۚ بُسِ
َ

aوَ
َّ

�عَ لْ
َ

َّ�ٱ �
ف ِ

َ
بَ ََّ�ٱ َّنإِ ۚ ٓۥھُبُسْحَ وَُ]

ٰ
غلِ

ُ
أ 
َ

ق ۚ ۦهِرِمْ
َ

�لِ َُّ�ٱ لَعَجَ دْ
ُ

�2 لِّ
َ

ق ءٍْ�
َ

ارًدْ  

“Dan	memberinya	rezeki	dari	arah	yang	tiada	disangka-sangkanya.	Dan	barangsiapa	yang	

bertawakkal	 kepada	 Allah	 niscaya	 Allah	 akan	 mencukupkan	 (keperluan)nya.	 Sesungguhnya	

Allah	 melaksanakan	 urusan	 yang	 (dikehendaki)Nya.	 Sesungguhnya	 Allah	 telah	 mengadakan	

ketentuan	bagi	tiap-tiap	sesuatu.”	

Ayat	ini	menjelaskan	bahwa	sifat	tawakal	terwujud	melalui	ketakwaan,	kesabaran,	dan	

pilihan	untuk	tetap	berada	pada	jalan	yang	halal	serta	mengikuti	sunah	dalam	setiap	keadaan,	

termasuk	saat	menghadapi	kesempitan	hidup	maupun	peristiwa	perpisahan.	Ketika	seorang	

hamba	bertakwa	dan	menyerahkan	urusannya	kepada	Allah,	maka	Allah	akan	membukakan	

jalan	 keluar	 baginya	dan	memberinya	 rezeki	 dari	 arah	 yang	 tidak	disangka-sangka,	 bahkan	

menggantikan	apa	yang	hilang	dengan	yang	lebih	baik.32	Hal	ini	menegaskan	bahwa	tawakal	

bukan	 sekadar	 sikap	 pasif,	 melainkan	 keyakinan	 penuh	 bahwa	 Allah	 Mahakuasa	 untuk	

mewujudkan	dan	melaksanakan	segala	kehendak-Nya	sesuai	dengan	hikmah-Nya.	

4. Qana’ah:	Seni	Merasa	Cukup	di	Tengah	Kompetisi	Digital	

Dalam	Al-Qur’an	QS.	An-Nisa	[3]:	32,	Allah	SWT	berfirman:	

لاوَ
َ

ت 
َ

ت
َ

نمَ
َّ

ف امَ اوْ
َ

ضعَْ� ھبِ Wُّٰ لََّض
َ

ك
ُ

�عَ مْ
ٰ

ن لِاجَرِّللِ ضٍۗعَْ� �
َ

كا اَّممِّ بٌْ�صِ
ْ

}
َ

اوْبُسَ
ۗ

�للِوَ 
ّ
اسَِ

ۤ
ن ءِ

َ
كا اَّممِّ بٌْ�صِ

ْ
}
َ

نْ�سَ
َۗ

ـسْوَ 
�

ل
ُ

ف نْمِ Wَّٰ او
َ

Wَّٰ a َّناِ ھۗلِضْ
َ

نا
َ

 

�بِ
ُ

�2 لِّ
َ

امًيْلِعَ ء3ٍْ  

“Janganlah	 kamu	 berangan-angan	 (iri	 hati)	 terhadap	 apa	 yang	 telah	 dilebihkan	 Allah	

kepada	sebagian	kamu	atas	sebagian	yang	lain.	Bagi	laki-laki	ada	bagian	dari	apa	yang	mereka	

usahakan	dan	bagi	perempuan	 (pun)	ada	bagian	dari	 apa	 yang	mereka	usahakan.	Mohonlah	

kepada	Allah	sebagian	dari	karunia-Nya.	Sesungguhnya	Allah	adalah	Maha	Mengetahui	segala	

sesuatu.”	

Ayat	ini	menjelaskan	bahwa	seorang	mukmin	tidak	dibenarkan	menginginkan	apa	yang	

dimiliki	orang	lain	karena	hal	itu	termasuk	iri	hati,	melainkan	diarahkan	untuk	bersikap	qanaah	

dengan	memohon	karunia	langsung	kepada	Allah	sesuai	ketetapan-Nya,	bahkan	ketika	muncul	

 
31	Melia	Santi	et	al.,	“Implementasi	Tawakal	Terhadap	Gangguan	Kecemasan	Pada	Lansia	Di	Desa	Sanggi	Kecamatan	
Bandar	Negeri	Semuong,”	Jurnal	Riset	Rumpun	Agama	Dan	Filsafat	3,	no.	2	(2024):	94.	
32	az-Zajjāj,	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya,	184.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

218	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

keinginan	 untuk	 memperoleh	 keutamaan	 seperti	 yang	 dimiliki	 pihak	 lain,	 sebagaimana	

ungkapan	Ummu	Salamah	dan	sebagian	perempuan	tentang	jihad	dan	keutamaan	di	akhirat.	

Al-Qur’an	 menegaskan	 bahwa	 setiap	 orang	 memiliki	 bagian	 dan	 hikmah	 masing-masing.33	

Dalam	konteks	fenomena	FOMO,	ayat	ini	menjadi	pengingat	bahwa	kegelisahan	karena	merasa	

tertinggal	dari	orang	lain	lahir	dari	kurangnya	qana’ah,	sementara	ketenangan	hati	justru	hadir	

ketika	 seseorang	 menerima	 pembagian	 Allah,	 fokus	 pada	 perannya	 sendiri,	 dan	 berharap	

karunia-Nya	tanpa	membandingkan	diri	secara	berlebihan.	

Qana’ah	menawarkan	ketenangan	batin	melalui	rasa	cukup	dan	syukur.	Di	dunia	digital	

yang	penuh	pencitraan,	qana’ah	berfungsi	sebagai	penangkal	dorongan	membandingkan	hidup	

sendiri	dengan	“hidup	ideal”	orang	lain	yang	tampil	di	media	sosial.	Dengan	qana’ah,	individu	

belajar	 melihat	 karunia	 Allah	 dalam	 hidupnya	 tanpa	 harus	 mengukur	 kualitas	 dirinya	

berdasarkan	 standar	 eksternal.34	 Sikap	 ini	 mampu	 menurunkan	 intensitas	 FOMO	 secara	

signifikan	karena	seseorang	menjadi	lebih	puas	dengan	ritme	hidupnya	sendiri,	bukan	ritme	

yang	ditentukan	oleh	algoritma	atau	tren	sesaat.	

5. Offline	Dzikir	Moment:	Menemukan	Ketenangan	di	Luar	Kebisingan	Notifikasi	

Salah	 satu	 pendekatan	 paling	 relevan	 dalam	 terapi	 tasawuf	 era	 digital	 adalah	 “offline	

dzikir	moment”,	yaitu	praktik	dzikir	yang	dilakukan	secara	sadar	tanpa	distraksi	gawai.	Momen	

ini	menjadi	ruang	perjumpaan	batin	dengan	Allah,	sekaligus	jeda	psikologis	yang	memulihkan	

fokus,	kehadiran	diri,	dan	kejernihan	hati.35	Ketika	seseorang	memisahkan	sejenak	dirinya	dari	

layar,	 ritme	 hidup	 melambat,	 napas	 menjadi	 lebih	 teratur,	 dan	 kecemasan	 digital	 mereda.	

Praktik	sederhana	seperti	duduk	tenang,	mengatur	napas,	lalu	melafalkan	istighfar	atau	tahlil	

secara	 perlahan	 bisa	 menjadi	 ritual	 penyembuhan	 yang	 sangat	 efektif	 dalam	 mereduksi	

tekanan	sosial	dan	FOMO.	

Dalam	Al-Qur’an	QS.	Ar-Ra’d	[13]:	28,	Allah	SWT	berfirman: 

لٱ
َّ

نمَاءَ نَيذِ
ُ

او
۟

توَ 
َ

ط
ْ

ق ُّنِ�مَ
ُ

ل
ُ

كذِبِ مOُPُو
ْ

َّ�ٱ رِ
أ ۗ ِ

َ
لا

َ
كذِبِ 

ْ
َّ�ٱ رِ

ت ِ
َ

ط
ْ

لٱ ُّنِ�مَ
ْ

ق
ُ

ل
ُ

بُو  

“(yaitu)	orang-orang	yang	beriman	dan	hati	mereka	manjadi	tenteram	dengan	mengingat	

Allah.	Ingatlah,	hanya	dengan	mengingati	Allah-lah	hati	menjadi	tenteram.”	

 
33	az-Zajjāj,	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya,	45.	
34	Siti	Asyiyah	Nurhidayati	and	M.	Irfan	Riyadi,	“Konsep	Qanaah	Sebagai	Media	Terapi	Fomo	Syndrom	Menurut	
Quraish	Shihab	Dalam	Tafsir	Al-Mishbah,”	At-Tafasir:	 Journal	of	Al-Qur’an	Studies	and	Contextual	Tafsir	2,	no.	2	
(2025):	178.	
35	 Andik	 Isdianto	 et	 al.,	 “The	 Impact	 Of	 Tawakal	 And	 Dhikr	 On	 Mental	 Health	 And	 Stress	 In	 Modern	 Life,”	
Multidisciplinary	Indonesian	Center	Journal	(MICJO)	2,	no.	2	(2025):	1543.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

219	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Ayat	ini	menegaskan	bahwa	ketenangan	hati	merupakan	ciri	khas	orang-orang	beriman	

yang	senantiasa	mengarahkan	diri	mereka	kepada	Allah	melalui	dzikir,	yaitu	mengingat	dan	

menyebut-Nya	 dengan	 pengesaan	 yang	 murni	 tanpa	 keraguan.	 Penyebutan	 huruf	 “alā”	

berfungsi	 sebagai	 penegasan	 dan	 peringatan	 bahwa	 hanya	 dengan	 dzikir	 kepada	Allah	 hati	

memperoleh	 ketenteraman	 sejati,	 karena	 iman	 yang	 kokoh	 melahirkan	 keyakinan	 dan	

ketundukan	 batin.	 Sebaliknya,	 hati	 orang-orang	 kafir	 tidak	 mencapai	 ketenangan	 tersebut	

karena	 terputus	 dari	 dzikir	 dan	 keimanan,	 sehingga	 ayat	 ini	 menegaskan	 bahwa	 dzikir	

merupakan	sumber	utama	ketenteraman	hati	bagi	orang-orang	yang	beriman.36	

D. KESIMPULAN	

Fenomena	Fear	of	Missing	Out	(FOMO)	mencerminkan	kegelisahan	batin	manusia	modern	

yang	kehilangan	pusat	makna	hidup	akibat	ketergantungan	pada	validasi	eksternal	dan	realitas	

semu	dunia	digital.	Kecemasan	ini	tidak	semata-mata	bersifat	psikologis,	tetapi	berakar	pada	

krisis	 spiritual	 yang	menjauhkan	manusia	 dari	 fitrahnya	 sebagai	 makhluk	 ruhani.	 Tasawuf	

berbasis	Al-Qur’an	hadir	sebagai	jalan	penyembuhan	batin	melalui	penyucian	jiwa	(tazkiyatun	

nafs).	Praktik	mujahadah,	 riyadhah,	 tawakal,	qana’ah,	 serta	dzikir	menuntun	manusia	untuk	

melepaskan	 keterikatan	 berlebihan	 pada	 pengakuan	 sosial	 dan	 kembali	 menumbuhkan	

kesadaran	Ilahiah.	Dalam	perspektif	ini,	ketenangan	sejati	bukan	diperoleh	dari	keterhubungan	

digital,	 melainkan	 dari	 kedekatan	 dengan	 Allah	 SWT.	 Dengan	 demikian,	 tasawuf	 menjadi	

paradigma	terapi	spiritual	yang	relevan	dalam	merespons	kecemasan	eksistensial	di	era	digital.	

SARAN	

Kajian	ini	mengajak	individu	untuk	menata	kembali	relasi	dengan	dunia	digital	melalui	

penguatan	kesadaran	spiritual	agar	teknologi	tidak	menguasai	batin.	Bagi	pendidik	dan	praktisi	

keislaman,	 tasawuf	Qur’ani	dapat	dijadikan	pendekatan	alternatif	dalam	pembinaan	mental-

spiritual.	 Adapun	 bagi	 peneliti	 selanjutnya,	 diperlukan	 pengembangan	 kajian	 empiris	 guna	

memperkuat	 relevansi	 tasawuf	 sebagai	 terapi	 psikospiritual	 dalam	 konteks	 kehidupan	

modern.	

UCAPAN	TERIMA	KASIH	

Segala	puji	bagi	Allah	SWT	atas	limpahan	rahmat	dan	hidayah-Nya	sehingga	tulisan	ini	

dapat	 diselesaikan.	 Shalawat	 dan	 salam	 semoga	 tercurah	 kepada	 Nabi	 Muhammad	 SAW.	

Penulis	mengucapkan	terima	kasih	kepada	dosen	pengampu	mata	kuliah	Tasawuf	dalam	Al-

Qur’an	serta	seluruh	pihak	yang	telah	memberikan	bimbingan	dan	dukungan.	Semoga	tulisan	

 
36	az-Zajjāj,	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya,	147–48.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

220	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

ini	menjadi	kontribusi	kecil	dalam	meneguhkan	kembali	kesadaran	spiritual	di	tengah	hiruk-

pikuk	dunia	digital.	

E. DAFTAR	PUSTAKA	

Abdussamad,	H.	Zuchri.	Metode	Penelitian	Kualitatif.	CV.	Syakir	Media	Press,	2021.	

Afrilia,	 Cindy.	 “Dampak	 Media	 Sosial	 Terhadap	 Kesehatan	 Mental	 Remaja	 Tantangan	 Dan	

Solusi.”	 Circle	 Archive	 1,	 no.	 4	 (2024).	 http://circle-

archive.com/index.php/carc/article/view/62.	

Bashīr	 al-Balkhī,	 Muqātil	 bin	 Sulaymān	 bin.	 Tafsīr	 Muqātil	 Bin	 Sulaymān.	 Dār	 al-Kutub	 al-

‘Ilmiyyah,	2003.	

Basri,	Junaidin,	Husnan	Sulaiman,	and	Ade	Zaenul	Mutaqin.	“Riyadhah	Sebagai	Model	Alternatif	

Pembinaan	Akhlak.”	Al	Qalam:	Jurnal	Ilmiah	Keagamaan	Dan	Kemasyarakatan	18,	no.	4	

(2024):	2900–2909.	

Bassar,	Agus	Samsul,	and	Aan	Hasanah.	“Riyadhah:	The	Model	of	the	Character	Education	Based	

on	Sufistic	Counseling.”	Journal	of	Advanced	Guidance	and	Counseling	1,	no.	1	(2020):	23–

38.	

Fitriya,	 Ema,	 Nur	 Hani’ah,	 and	 Hanifatul	 Khofifah.	 “Tasawuf	 Dalam	 Perspektif	 Psikologi:	

Harmoni	Spiritual	Dan	Kesehatan	Mental.”	AJMIE:	Alhikam	Journal	of	Multidisciplinary	

Islamic	 Education	 5,	 no.	 2	 (2024).	 https://e-journal.staima-

alhikam.ac.id/ajmie/article/view/3079.	

Hamzah,	 Amir.	Metode	 Penelitian	 Kepustakaan	 Library	 Research:	 Kajian	 Filosofis,	 Teoretis,	

Aplikasi,	Proses,	Dan	Hasil	Penelitian.	CV.	Literasi	Nusantara	Abadi,	2020.	

Idris,	 Haidar,	 Ahmad	 Ihwanul	 Muttaqin,	 and	 Akhmad	 Afnan	 Fajarudin.	 “Fenomena	 Fomo;	

Pandangan	 Al-Qur’an	 Tentang	 Pendidikan	 Mental	 Dan	 Keseimbangan	 Kehidupan	

Generasi	Millenial.”	Tarbiyatuna:	Jurnal	Pendidikan	Islam	16,	no.	2	(2023):	145–57.	

Isdianto,	Andik,	Nuruddin	Al	 Indunissy,	and	Novariza	Fitrianti.	 “The	Impact	Of	Tawakal	And	

Dhikr	On	Mental	Health	And	Stress	In	Modern	Life.”	Multidisciplinary	Indonesian	Center	

Journal	(MICJO)	2,	no.	2	(2025):	1538–47.	

Khairunnisa,	 Fathi	Karuna,	 Leni	Dwi	Ambarwati,	 and	 Sheila	Hariry.	 “Kesehatan	Mental	Dan	

FOMO	 (Fear	 of	Missing	 Out):	 Solusi	 Psikologi	 Agama	 (Islam)	 Pada	 Era	Digital.”	 Jurnal	

Penelitian	Ilmiah	Multidisipliner	2,	no.	02	(2025):	165–73.	

Kirana,	 Zuyyina	 Candra,	 and	 Deden	 Dienul	 Haq.	 “Pembentukan	 Karakter	 Religius	 Santri	 Di	

Pondok	 Pesantren	 Fathul	 Ulum	 Kwagean	 Kediri	 Melalui	 Kegiatan	 Mujahadah.”	 Jurnal	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

221	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Kependidikan	Islam	12,	no.	2	(2022):	225–41.	

Lodewijk,	Dewi	Putriani	Yogosara.	Fomo	Atau	 Jomo:	Menemukan	Keseimbangan	Hidup	Dan	

Menavigasi	Kehidupan	Remaja	Di	Era	Digital.	Guepedia,	2024.	

Mahardhika,	 Ince	 Citra,	 Supriadi	 Adi,	 Indah	 Indah,	 and	 Fajrin	 Baids.	 “Dampak	 FOMO	 Pada	

Kecemasan	Mahasiswa	Pengguna	Media	Sosial.”	Jurnal	Ilmiah	Wahana	Pendidikan	10,	no.	

22	(2024):	18–24.	

McGinnis,	Patrick	J.	Fenomena	Fear	of	Missing	Out	Tepat	Mengambil	Keputusan	Di	Dunia	Yang	

Menyajikan	Terlalu	Banyak	Pilihan.	PT.	Gramedia	Pusaka	Utama,	2020.	

Muspian.	 “TRANSFORMASI	 SPRITUAL:	 (DARI	 TAKHALLI,	 TAHALLI	 KE	 TAJALLI).”	 JUTEQ:	

Jurnal	Teologi	&	Tafsir,	September	8,	2025.	

Muzakkir,.	Tasawuf	Dan	Kesehatan	Psikoterapi	Dan	Obat	Penyakit	Hati.	PrenadaMedia	Group,	

2018.	

Noviantika,	Rizki	Putri	and	Rohmatun.	“Hubungan	Antara	Fear	of	Missing	Out	(FoMO)	Dengan	

Gaya	Hidup	Hedonis	Pada	Mahasiswa	Universitas	Islam	Sultan	Agung.”	TAKAYA:	Fakultas	

Psikologi	Universitas	Islam	Sultan	Agung,	2025.	

Nurani,	Fanny,	Rosid	Bahar,	and	Asep	Ahmad	Arsyul	Munir.	 “Aktualisasi	Nilai-Nilai	Tasawuf	

Sebagai	 Solusi	 Problematika	 Sosial	 Di	 Era	 Digital.”	 Al-Ittizaan:	 Jurnal	 Bimbingan	

Konseling	Islam	8,	no.	1	(2025):	71–81.	

Nurhidayati,	 Siti	 Asyiyah,	 and	M.	 Irfan	Riyadi.	 “Konsep	Qanaah	 Sebagai	Media	Terapi	 Fomo	

Syndrom	Menurut	Quraish	Shihab	Dalam	Tafsir	Al-Mishbah.”	At-Tafasir:	 Journal	of	Al-

Qur’an	Studies	and	Contextual	Tafsir	2,	no.	2	(2025):	165–80.	

Perdana,	Dionni	Ditya,	Widiayanti	Widiayanti,	and	Gushevinalti	Gushevinalti.	“Fenomena	Fear	

of	 Missing	 out	 (FOMO)	 Pada	 Generasi	 Z	 Pengguna	Media	 Sosial	 Instagram.”	 SOURCE:	

Jurnal	Ilmu	Komunikasi	10,	no.	1	(2024):	54–64.	

Putra,	 Andi	 Eka.	 “Tasawuf	 Sebagai	 Terapi	 Atas	 Problem	 Spiritual	 Masyarakat	 Modern.”	 Al-

Adyan:	Jurnal	Studi	Lintas	Agama	8,	no.	1	(2013):	45–57.	

Rahmadi.	Pengantar	Metodologi	Penelitian.	Antasari	Press,	2011.	

Santi,	Melia,	Andi	Eka	Putra,	and	Nesia	Mu’asyara.	“Implementasi	Tawakal	Terhadap	Gangguan	

Kecemasan	Pada	Lansia	Di	Desa	Sanggi	Kecamatan	Bandar	Negeri	Semuong.”	Jurnal	Riset	

Rumpun	Agama	Dan	Filsafat	3,	no.	2	(2024):	92–103.	

‘Utsaimīn,	 Muḥammad	 bin	 Ṣāliḥ	 bin	 Muḥammad	 al-.	 Majmū‘	 Fatāwā	 Wa	 Rasā’Il	 Syaikh	

Muḥammad	Bin	Ṣāliḥ	al-‘Utsaimīn.	Dār	al-Waṭan	li	an-Nasyr,	1989.	

Yaqin,	Sayyid	Haqqul.	“Zuhud	Dan	Wara’dalam	Mengatasi	Fear	of	Missing	Out.”	Jurnal	Agama	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

222	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Dan	Sains	Teknologi	1,	no.	1	(2025):	62–73.	

Zajjāj,	Abu	Ishaq	Ibrahim	bin	as-Sari	az-.	Makna-Makna	Al-Qur’an	Dan	Analisis	Gramatikalnya.	

Ālam	al-Kutub,	1988.	

	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

