
Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                        

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

Halaman : 616-629 

616 Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

 

SPIRITUAL AUTHORITY AND POLITICAL ADAPTATION: SUFISM IN 

INDONESIA'S NEW ORDER ERA (1966–1998) 
Muhammad Husein 

Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin 

Email: husinmuhammad99@gmail.com  

Informasi Abstract 

 

Volume 

Nomor 

Bulan 

Tahun 

E-ISSN 

 

 

: 3 

: 1 

: Januari 

: 2026 

: 3062-9624 

 

 

 

 

 

 
This article examines the complex and dynamic relationship between Sufism 
and state power during Indonesia's New Order period. It argues against the 
prevailing notion that Sufi orders (tarekat) were apolitical or merely 
retreatist spiritual movements. Instead, the study demonstrates how various 
tarekat, particularly the Qadiriyya wa Naqsyabandiyya (TQN), underwent 
significant processes of rationalization, bureaucratization, and political 
engagement. Through a historical-sociological analysis of primary and 
secondary literature, the article traces the transformation of Sufism from a 
primarily rural, charismatic-based tradition into a modern socio-political 
force. Key findings reveal a pattern of state co-optation, where the regime 
sought to harness the mass following of the tarekat for developmental 
legitimacy and political stability. Concurrently, Sufi leaders navigated the 
political landscape with diverse strategies ranging from active collaboration 
with the ruling Golkar party, to opposition through Islamic parties, to 
deliberate neutrality. This period also witnessed the rise of charismatic 
"living saints" (wali) whose spiritual authority was leveraged for political 
mobilization. Ultimately, the New Order era was not a period of Sufi decline 
but one of profound adaptation, where mystical Islam actively negotiated its 
place within an authoritarian modernizing state, leaving a lasting legacy on 
Indonesia's religious and political topography. 
 
Keyword: Sufism, Tarekat, New Order, Political Islam, Spiritual Authority, 
Indonesia. 
 
 

Abstrak 
Artikel ini mengkaji hubungan yang kompleks dan dinamis antara Sufisme dan kekuasaan negara 
selama periode Orde Baru di Indonesia. Studi ini menyanggah anggapan umum yang menyatakan 
bahwa ordo Sufi (tarekat) bersifat apolitis atau sekadar gerakan spiritual yang menarik diri dari 
duniawi (retreatist). Sebaliknya, penelitian ini menunjukkan bagaimana berbagai tarekat, khususnya 
TQN (Tarekat Qadiriyya wa Naqshbandiyya), mengalami proses rasionalisasi, birokratisasi, dan 
keterlibatan politik yang signifikan. Melalui analisis historis-sosiologis terhadap literatur primer dan 
sekunder, artikel ini menelusuri transformasi Sufisme dari tradisi berbasis karismatik pedesaan 
menjadi kekuatan sosial-politik modern. Temuan utama mengungkapkan pola kooptasi negara, di 
mana rezim berusaha memanfaatkan basis massa tarekat demi legitimasi pembangunan dan 
stabilitas politik. Secara bersamaan, para pemimpin Sufi (mursyid, kyai) menavigasi lanskap politik 
dengan beragam strategi, mulai dari kolaborasi aktif dengan partai penguasa (Golkar), oposisi 
melalui partai-partai Islam, hingga netralitas yang disengaja. Periode ini juga menyaksikan 
munculnya sosok "wali kontemporer" yang otoritas spiritualnya dimanfaatkan untuk mobilisasi 
politik. Pada akhirnya, era Orde Baru bukanlah masa kemunduran bagi Sufisme, melainkan periode 
adaptasi yang mendalam, di mana Islam mistis secara aktif menegosiasikan posisinya di dalam negara 
modern yang otoriter, yang kemudian meninggalkan warisan abadi pada topografi religi dan politik di 

mailto:husinmuhammad99@gmail.com


Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

617 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

Indonesia. 
 
Kata Kunci: Sufisme, Tarekat, Orde Baru, Islam Politik, Otoritas Spiritual, Indonesia.  

A. PENDAHULUAN 

Studi tentang Islam di Indonesia modern sering kali dibingkai dalam dikotomi antara 

reformisme "modernis" yang diasosiasikan dengan aktivisme sosial-politik perkotaan dan 

"tradisionalisme" yang dipandang bersifat perdesaan, pasif, dan berorientasi pada ritual. 

Dalam skema ini, Sufisme (tasawuf) serta ekspresi institusionalnya, yakni tarekat, kerap 

diposisikan ke dalam ranah privat kesalehan personal, mistisisme, dan pengejaran ukhrawi, 

yang dianggap terputus dari intrik kekuasaan dan diskursus politik (Geertz, 1960). Era Orde 

Baru (1966–1998) di bawah kepemimpinan Presiden Soeharto, yang dicirikan oleh 

depolitisasi paksa, pembangunan ekonomi yang pesat, dan kecurigaan mendalam rezim 

terhadap Islam politik, menjadi kasus kritis untuk menguji kembali asumsi tersebut.1 

Berlawanan dengan narasi marginalisasi, bukti-bukti menunjukkan bahwa Sufisme tidak 

hanya bertahan tetapi juga berevolusi secara signifikan selama periode ini. Proyek 

modernisasi Orde Baru, meskipun secara lahiriah bersifat sekuler dan teknokratis, secara 

tidak sengaja menciptakan ruang bagi ekspresi keagamaan yang dianggap bersifat devosional 

pribadi dan tidak mengancam secara sosial. Sufisme, dengan penekanan pada spiritualitas 

batin dan disiplin moral, tampak memenuhi kriteria ini. Namun, memandang hubungan 

antara negara Orde Baru dan Sufisme hanya sebatas toleransi terhadap spiritualitas apolitis 

berarti mengabaikan kompleksitas yang mendalam di dalamnya. Artikel ini berargumen 

bahwa periode Orde Baru merupakan epos krusial bagi negosiasi aktif dan transformasi 

dalam hubungan antara Sufisme dan kekuasaan politik.2 

Pada level makro, Orde Baru mengawasi pergeseran sosiologis yang luas dari orientasi 

keagamaan sinkretis (abangan) menuju praktik Islam yang lebih ortodoks dan berorientasi 

syariat (santri). Proses "santrinisasi" masyarakat ini menyediakan lahan subur bagi ekspansi 

tarekat, yang sering kali berfungsi sebagai saluran transformasi keagamaan, khususnya di 

pedesaan Jawa. Represi negara terhadap partai politik Islam yang terjadi secara simultan 

dengan upaya merangkul dukungan sosio-kultural Muslim menciptakan ekonomi politik unik, 

                                                           
1 Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press 
2 Howell, Julia. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies. 60. 
10.2307/2700107. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

618 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

di mana otoritas spiritual dapat dikonversi menjadi modal sosial dan, pada gilirannya, 

menjadi pengaruh politik.3 

 

Artikel ini mempersempit fokusnya dari konteks umum tersebut ke dinamika spesifik 

dan saling terkait yang mendefinisikan keterlibatan politik Sufisme. Pertama, studi ini 

mengeksplorasi birokratisasi dan institusionalisasi tarekat, mengkaji bagaimana jaringan 

karismatik yang cair diformalkan menjadi organisasi modern seperti Jam'iyyah Ahlith 

Thariqah al-Mu'tabarah (JATM). Proses ini tidak terlepas dari arus politik, yang menyebabkan 

perpecahan antara JATMI (yang bersekutu dengan partai pemerintah, Golkar) dan JATMAN 

(yang berafiliasi dengan Nahdlatul Ulama dan kendaraan politiknya, PPP). Kedua, artikel ini 

menganalisis strategi politik yang berbeda dari para pemimpin Sufi, dengan menggunakan 

kasus paradigmatik TQN di Jawa Timur. Perbedaan jalur antara Kyai Musta’in Romly 

(kolaborasi dengan Golkar), Kiai Adlan Ali (oposisi melalui PPP), dan Kyai Usman al-Ishaqi 

(netralitas strategis) mengilustrasikan rentang ijtihad para mursyid dalam merespons 

kekuasaan negara. Ketiga, artikel ini menyelidiki fenomena neo-Sufisme sebagai etika 

pembangunan, yang dicontohkan oleh tokoh-tokoh seperti Abah Anom dari TQN Suryalaya. 

Model ini menunjukkan Sufisme yang terlibat secara pragmatis dengan negara dalam isu 

rehabilitasi sosial, pendidikan, dan lingkungan hidup, merumuskan "politik kebajikan" 

(politics of virtue) yang mencari pengaruh moral tanpa keterlibatan partisan langsung. 

Terakhir, studi ini mempertimbangkan ketahanan otoritas karismatik melalui kemunculan 

tak terduga sosok "wali kontemporer" yang heterodoks pada tahun 1990-an, yang prestise 

spiritualnya diambil alih oleh aktor politik seperti Abdurrahman Wahid untuk mobilisasi elit.4 

Dengan menelusuri alur dari iklim sosio-religius umum hingga manuver politik spesifik 

di dalam dan di sekitar ordo Sufi, artikel ini menyanggah penggambaran simplistik tentang 

posisi Sufisme dalam politik modern. Artikel ini berargumen bahwa era Orde Baru 

memperlihatkan Sufisme bukan sebagai peninggalan masa lalu, melainkan sebagai tradisi 

yang serbaguna dan adaptif yang mampu melakukan keterlibatan canggih dengan kekuasaan 

                                                           
3 Madinier, Remy. (2002). Civil Islam : Muslims and Democratization in Indonesia, Robert W. Hefner: Princeton 
(New Jersey) : Princeton University Press, 2000, 286 p.. Moussons. 160-162. 10.4000/moussons.2633. 
4 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java. 
10.22459/SU.10.2006. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

619 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

negara modern, serta membentuk lanskap spiritual maupun kontur politik Indonesia 

kontemporer.5 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis historis-

sosiologis dan studi kasus komparatif. Metode penelitian berbasis literatur digunakan untuk 

mengkaji secara kritis karya-karya ilmiah, dokumen historis, dan sumber-sumber primer 

yang berkaitan dengan Sufisme selama era Orde Baru di Indonesia. Metodologi ini melibatkan 

pengumpulan dan analisis sistematis terhadap berbagai sumber, termasuk artikel jurnal 

akademik, buku, disertasi doktoral, catatan sejarah, serta dokumen institusional baik dari 

ordo Sufi maupun badan-badan pemerintah.6 

Proses penelitian dimulai dengan tinjauan pustaka yang komprehensif dan triangulasi 

sumber untuk menetapkan akurasi faktual serta pemahaman kontekstual. Sumber primer 

meliputi dokumen organisasi dari JATMI dan JATMAN, catatan historis tarekat TQN di Jawa 

Timur, serta karya-karya yang diterbitkan oleh tokoh-tokoh kunci Sufi. Sumber sekunder 

mencakup analisis akademik dari para pakar terkemuka, termasuk Martin van Bruinessen, 

Julia Day Howell, Endang Turmudi, Nur Syam, serta peneliti kontemporer lainnya di bidang 

ini. Metode studi kasus komparatif memungkinkan analisis mendalam terhadap berbagai 

respons Sufi terhadap tekanan politik, dengan fokus khusus pada tarekat TQN di Jawa Timur 

(Rejoso, Cukir, dan Kedinding) sebagai kasus representatif dari berbagai adaptasi politik yang 

berbeda. 

Analisis data dilakukan melalui pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola-pola 

yang berulang dalam hubungan antara ordo Sufi dan kekuasaan politik. Hal ini mencakup 

pemeriksaan mekanisme kooptasi negara, proses birokratisasi institusional, dan variasi 

respons kepemimpinan terhadap konstrain politik. Studi ini menerapkan periodisasi historis 

untuk menelusuri evolusi hubungan Sufi-negara sepanjang era Orde Baru, dengan tetap 

berfokus pada titik-titik balik penting seperti Pemilu 1977, Muktamar NU 1979, dan 

pergeseran politik pada awal 1990-an.7 

CELAH PENELITIAN DAN PERBEDAAN DENGAN STUDI SEBELUMNYA 

Tinjauan terhadap literatur yang ada menunjukkan sejumlah celah penelitian yang 

                                                           
5 Azra, Azyumardi. (2014). NU: Islam Tradisional dan Modernitas di Indonesia. Studia Islamika. 4. 
10.15408/sdi.v4i4.770.  
6 Kuntowijoyo, . (2003). Metodologi Sejarah (Edisi Kedua). Yogyakarta: Tiara Wacana.  
7 Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. Yogyakarta: LKiS 
Yogyakarta 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

620 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

signifikan dalam kajian mengenai politik tarekat. Pertama, terdapat ketimpangan dalam 

eksplorasi dinamika urban-rural; meskipun politik tarekat berbasis perdesaan telah 

didokumentasikan secara luas, adaptasi Sufisme di pusat-pusat metropolitan seperti Jakarta, 

Surabaya, atau Bandung selama era Orde Baru masih kurang mendapatkan perhatian 

mendalam di luar interaksi elit. Selain itu, dimensi jender dalam jaringan politik Sufi 

cenderung terabaikan karena fokus akademis yang sangat dominan pada kepemimpinan laki-

laki, sehingga kontribusi informal namun krusial dari tokoh perempuan dalam struktur 

tarekat belum banyak tereksplorasi. Celah lainnya berkaitan dengan keberlanjutan trayektori 

pasca-1998, di mana banyak studi menghentikan analisisnya pada runtuhnya Orde Baru 

tanpa menelusuri bagaimana konfigurasi politik-Sufi tersebut berevolusi atau 

bertransformasi dalam iklim demokrasi Reformasi. Lebih lanjut, dimensi ekonomi dari 

hubungan Sufi-negara, termasuk jaringan finansial dan ekonomi patronase yang menopang 

hubungan tersebut, serta kurangnya perspektif regional komparatif di luar Pulau Jawa, 

menambah daftar panjang aspek yang perlu diteliti lebih lanjut guna mendapatkan gambaran 

sosio politik yang lebih utuh.8 

Tulisan ini memiliki sejumlah perbedaan substantif dengan studi-studi sebelumnya. 

Meskipun kerangka kerja Martin van Bruinessen memberikan pemahaman dasar yang kuat 

mengenai relasi Sufi-negara, studi ini mensintesis dan memperluas analisis tersebut dengan 

mengintegrasikan beasiswa pasca-2000 yang meninjau dinamika Orde Baru dengan jarak 

historis dan lensa teoretis yang lebih mutakhir, terutama pada penekanan terhadap agensi 

dan mikro politik dalam tarekat. Perbedaan lain terletak pada rekonseptualisasi neo-Sufisme; 

jika studi awal cenderung membingkai keterlibatan Sufi hanya sebagai strategi elektoral atau 

politik patronase, penelitian terbaru mulai melihatnya sebagai "etika pembangunan" yang 

lebih menekankan pada rehabilitasi sosial dan pengembangan moral. Hal ini juga menggeser 

pemahaman dari respons politik yang bersifat biner (kolaborasi versus oposisi) menuju 

spektrum yang lebih plural, seperti "akomodasi kritis" atau netralitas strategis yang 

diperlihatkan oleh faksi Kedinding.9 

Lebih jauh lagi, terdapat evaluasi ulang terhadap fenomena "wali" kontemporer yang 

kini dikaji lebih kritis melalui instrumen politiknya, dibandingkan sekadar ketertarikan 

                                                           
8 Howell, Julia. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies. 60. 
10.2307/2700107. 
9 Steenbrink, Karel. (2011). Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia. Survei Historis, Geografis dan Sosiologis (The 
Naqsyabandiyah Brotherhood in Indonesia: A Historical, Geographical and Sociological Survey). By Martin van 
Bruinessen. Bandung: Mizan, 1992. Pp. 242. [In Indonesian.]. Journal of Southeast Asian Studies. 25. 421-423. 
10.1017/S002246340001359X. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

621 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

antropologis belaka. Ketegangan antara otoritas organisasional-birokratis dengan otoritas 

karismatik yang menetap juga menjadi fokus baru yang membedakan studi kontemporer 

dengan analisis formalistik masa lalu. Penelitian terkini juga mulai memposisikan Sufisme 

Indonesia dalam jaringan transnasional yang lebih luas, melampaui batas-batas nasional yang 

menjadi ciri studi-studi awal. Terakhir, diversifikasi metodologis yang menggabungkan 

analisis jaringan dan kerangka interdisipliner dari ilmu politik dan sosiologi menawarkan 

pemahaman yang lebih bernuansa mengenai dinamika kekuasaan, aliran sumber daya, dan 

modal sosial dalam jaringan politik-Sufi di Indonesia.10 

Penelitian ini mengisi beberapa celah literatur tersebut dengan menyediakan analisis 

sintesis yang menjembatani beasiswa historis dan kontemporer, sembari menyoroti dimensi-

dimensi yang selama ini kurang dikaji seperti adaptasi urban, jaringan ekonomi, dan 

kontinuitas pasca-199811. Dengan membandingkan secara sistematis berbagai strategi politik 

faksi-faksi TQN dalam konteks sosio-politik spesifik mereka, studi ini menawarkan 

pemahaman yang lebih granular mengenai bagaimana otoritas spiritual dinegosiasikan, 

dikonversi, dan dikontestasikan di dalam negara pembangunan yang otoriter. Lebih jauh lagi, 

penelitian ini memperluas lini masa analisis untuk mempertimbangkan bagaimana 

konfigurasi era Orde Baru meletakkan dasar bagi persinggungan kontemporer antara 

Sufisme, politik, dan kehidupan publik di Indonesia. 

C.       HASIL DAN PEMBAHASAN 

Birokratisasi Otoritas Spiritual: Dari Jaringan Karismatik menuju Organisasi Formal 

Periode Orde Baru menjadi saksi transformasi signifikan dalam struktur dan 

operasional tarekat, yang bergeser dari jaringan karismatik cair yang berpusat pada individu 

mursyid menuju organisasi terstruktur secara formal dengan aparatur birokrasi. Proses ini 

bukan sekadar persoalan administratif, melainkan sarat akan muatan politik yang 

mencerminkan tekanan negara sekaligus adaptasi internal. Pembentukan Jam'iyyah Ahlith 

Thariqah al-Mu'tabarah (JATM) pada tahun 1957, yang kemudian terpecah menjadi JATMI 

(berafiliasi dengan Golkar) dan JATMAN (berafiliasi dengan NU/PPP), merupakan contoh 

nyata dari evolusi institusional ini. 

                                                           
10 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java. 
10.22459/SU.10.2006. 

11 Bruinessen, M.V., & Howell, J.D. (2007). Sufism and the 'Modern' in Islam. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

622 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

Preferensi negara untuk berinteraksi dengan organisasi formal yang hierarkis daripada 

jaringan spiritual yang tersebar menciptakan insentif kuat bagi birokratisasi. Sebagaimana 

dicatat oleh Bruinessen (1994), rezim Orde Baru menganggap sangat menguntungkan secara 

strategis untuk terlibat dengan Sufisme melalui saluran institusional yang dapat diidentifikasi, 

dipantau, diatur, dan berpotensi untuk dikooptasi. Formalisasi organisasi ini melayani dua 

kepentingan: bagi negara, hal ini membuat Islam mistis lebih "terbaca" (legible) dan 

terkendali; bagi tarekat, hal ini menyediakan mekanisme perlindungan, perolehan sumber 

daya, dan perluasan pengaruh sosial.12 

Namun, proses birokratisasi ini memicu ketegangan internal yang membentuk trajektori 

politik Sufisme sepanjang era tersebut. Struktur organisasi formal sering kali berbenturan 

dengan otoritas kharismatik tradisional sang mursyid, menciptakan apa yang disebut Weber 

sebagai ketegangan antara otoritas karismatik dan birokrasi. Kasus TQN Rejoso di bawah 

kepemimpinan Kyai Musta'in Romly mengilustrasikan dinamika ini dengan jelas. Posisi 

formal Musta'in sebagai ketua JATM memberinya daya tawar institusional dan akses ke 

patronase negara, namun keputusan kontroversialnya untuk bersekutu dengan Golkar pada 

akhirnya menggerus otoritas spiritualnya di mata pengikut tradisionalis, yang berujung pada 

keretakan jaringannya.13 

Lanskap politik Orde Baru memaksa para pemimpin Sufi untuk menavigasi medan yang 

kompleks, yang menghasilkan tiga pola keterlibatan berbeda yang mencerminkan orientasi 

ideologis maupun kalkulasi pragmatis. 

Pertama, aliansi Kyai Musta'in Romly dengan Golkar merepresentasikan bentuk 

akomodasi politik yang paling langsung. Strategi ini didasarkan pada kalkulasi rasional bahwa 

keterlibatan dengan partai penguasa akan menghasilkan keuntungan nyata: perlindungan 

dari pengawasan negara, akses ke sumber daya pembangunan, dan peningkatan status sosial. 

Pendirian Universitas Darul Ulum, yang didanai melalui jaringan patronase yang terhubung 

dengan negara, mencontohkan imbalan materiil dari pendekatan ini. Namun, sebagaimana 

dicatat Turmudi (1995), kolaborasi ini harus dibayar mahal. Musta'in menghadapi oposisi 

                                                           
12 Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. Yogyakarta: LKiS 
Yogyakarta 
13 Turmudi, E. (1995). Religion and Politics: A Study on Political Attitudes of Devout Muslims and the Role of the 
Kyai in Contemporary Java. Asian Journal of Social Science, 23(2), 18-41. 
https://doi.org/10.1163/030382495X00105 

https://doi.org/10.1163/030382495X00105


Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

623 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

keras dari lingkaran NU dan mengalami desersi massal dari pengikut spiritualnya, yang 

menunjukkan bahwa pragmatisme politik dapat mengikis legitimasi keagamaan.14 

Kedua, sebaliknya, keberpihakan Kiai Adlan Ali pada PPP merepresentasikan strategi 

perlawanan melalui struktur politik-keagamaan yang ada. Dengan mempertahankan loyalitas 

kepada NU dan kendaraan politiknya, Adlan memposisikan dirinya sebagai penjaga nilai-nilai 

Islam tradisionalis melawan kekuatan negara yang melakukan sekularisasi. Pendekatan ini 

menjaga kredibilitas keagamaannya di lingkungan tradisionalis, namun membatasi aksesnya 

terhadap sumber daya negara dan membuatnya rentan terhadap tekanan rezim. Pengalaman 

faksi Cukir menunjukkan bagaimana politik Sufi yang oposisional dapat mempertahankan 

kohesi komunitas dan autentisitas spiritual meskipun beroperasi di bawah konstrain 

struktural yang signifikan.15 

Ketiga, Faksi Kedinding di bawah Kyai Usman al-Ishaqi mengembangkan pendekatan 

ketiga yang dicirikan oleh jarak strategis dari politik partisipan sambil tetap menjaga 

hubungan kooperatif dengan otoritas negara. "Akomodasi kritis" ini memungkinkan 

keterlibatan praktis dengan pemerintah dalam isu-isu spesifik (khususnya layanan sosial dan 

pengembangan masyarakat) tanpa afiliasi politik formal. Sebagaimana diamati oleh Zamzami 

dkk. (2022), pendekatan ini memungkinkan pelestarian otonomi spiritual sekaligus 

menghindari konsekuensi polarisasi dari keterlibatan politik langsung. Model Kedinding 

menunjukkan bahwa tarekat dapat menjalankan agensi mereka melalui kerja sama selektif 

daripada sekadar kolaborasi penuh atau oposisi terang-terangan.16 

Neo-Sufisme sebagai Etika Pembangunan: Melampaui Instrumentalisasi Politik 

Munculnya apa yang disebut sebagai "neo-Sufisme" mewakili evolusi signifikan dalam 

keterlibatan Sufi dengan modernitas17. Tokoh-tokoh seperti Abah Anom dari TQN Suryalaya 

mengembangkan pendekatan yang melampaui kategori politik konvensional, memposisikan 

Sufisme sebagai sumber panduan etis bagi pembangunan nasional. Model ini patut dicatat 

karena beberapa alasan. 

Pertama, hal ini mewakili pergeseran dari ketiadaan sikap politik (quietism) maupun 

keterlibatan partisan. Inisiatif Abah Anom terutama program rehabilitasi narkoba Pondok 

                                                           
14 Ibid 
15 Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup. Kyai. Jakarta : LP3ES, 1994 
16 Zamzami, M., Mahzumi, F., & A’la, A. (2022). Tarekat and Politics in Indonesia: Contested Authority between 
Murshids in the Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah in East Java. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 
12(2), 187–208. https://doi.org/10.15642/teosofi.2022.12.2.187-208 
17 Hakim, Budi. (2024). Neo-Sufism as a Social Da'wah Paradigm: Addressing Challenges and Transforming 
Spirituality in Modern Indonesia. International Journal of Educational Technology and Society. 1. 14-33. 
10.61132/ijets.v1i3.336. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

624 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

Inabah dan berbagai upaya pelestarian lingkungan menunjukkan bagaimana spiritualitas Sufi 

dapat berkontribusi pada kemaslahatan publik tanpa posisi politik yang eksplisit. "Politik 

kebajikan" (politics of virtue) ini memungkinkan keterlibatan substantif dalam isu-isu sosial 

sambil menjaga jarak kritis dari pertarungan partisan.18 

Kedua, pendekatan ini selaras dengan ideologi pembangunan Orde Baru sambil secara 

halus menyuntikkannya dengan nilai-nilai spiritual. Dengan membingkai praktik Sufi sebagai 

sarana untuk membentuk warga negara yang disiplin dan produktif, tokoh-tokoh seperti 

Abah Anom menemukan khalayak yang reseptif baik di dalam institusi negara maupun 

masyarakat luas. Penganugerahan penghargaan lingkungan Kalpataru oleh pemerintah 

kepada Suryalaya mengilustrasikan bagaimana Sufisme pembangunan ini dapat memperoleh 

pengakuan resmi tanpa harus tunduk secara politik.19 

Ketiga, fokus neo-Sufisme pada pendidikan karakter dan formasi moral menjawab 

persepsi tentang defisit spiritual dalam proses modernisasi. Sebagaimana diamati Soebardi 

(1978), model pendidikan Suryalaya mengintegrasikan praktik spiritual tradisional dengan 

pendekatan pedagogis modern, menciptakan apa yang dapat disebut sebagai "modernitas 

Sufi" yang menangkal materialisme sekuler sekaligus fundamentalisme agama. 

Ketahanan Otoritas Karismatik: Sosok Wali dalam Era Birokrasi 

Perkembangan yang paling paradoksal dari Sufisme pada masa akhir Orde Baru adalah 

kemunculan kembali sosok "wali kontemporer" yang karismatik justru di saat organisasi-

organisasi Sufi menjadi semakin terbirokratisasi. Tokoh-tokoh seperti Gus Miek (Hamim 

Djazuli) dan Mbah Liem (Muslim Rifa'i) merepresentasikan penegasan kembali otoritas 

spiritual personal yang seolah menentang formalisasi organisasi maupun kontrol negara.20 

Para wali ini beroperasi di luar kerangka institusional konvensional, di mana otoritas 

mereka bersumber dari persepsi atas pencapaian spiritual, bukan dari jabatan formal. 

Perilaku mereka yang seringkali dianggap heterodoks seperti kebiasaan Gus Miek 

mengunjungi kelab malam atau pernyataan-pernyataan kriptik Mbah Liem dalam konteks 

Islam tradisional umumnya akan merusak otoritas keagamaan. Namun, sebagaimana dicatat 

                                                           
18 Rohimat, Asep. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang Pendidikan, 
Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK. 7. 155-170. 10.21043/esoterik.v7i2.12747. 
19 Ibid 
20 Ibrahim, Ibrahim (2018) Relevansi nilai pendidikan karakter Gus Miek dalam buku Suluk Jalan Terabas Gus Miek 
karya M. Nurul Ibad dengan tujuan Pendidikan Islam. Undergraduate thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

625 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

oleh Bruinessen (2008), transgresi tersebut justru memperkuat daya tarik karismatik mereka 

karena dianggap sebagai simbol transendensi melampaui norma-norma agama biasa.21 

Utilitas politik dari tokoh-tokoh ini sangatlah krusial. Patronase Abdurrahman Wahid 

terhadap berbagai sosok wali menunjukkan nilai strategis mereka dalam manuver politik elit. 

22Tokoh-tokoh kharismatik ini menyediakan apa yang dapat disebut sebagai "modal spiritual" 

yang dapat dikerahkan dalam konflik antar-elit, terutama terkait isu sensitif suksesi 

kepresidenan pada tahun 1990-an. Kemampuan mereka untuk memobilisasi pengikut melalui 

saluran non-institusional merupakan bentuk pengaruh politik yang mampu melampaui 

struktur partai maupun kontrol negara. Fenomena ini mengindikasikan batas-batas 

penahanan birokratis; meskipun negara berhasil memformalkan organisasi tarekat besar, ia 

tidak dapat menghapuskan bentuk-bentuk otoritas spiritual alternatif yang beroperasi 

melalui karisma personal.23 

Ekonomi Politik Hubungan Sufi-Negara 

Di luar pertimbangan ideologis dan strategis, hubungan antara ordo Sufi dan negara 

Orde Baru didasari oleh ekonomi politik yang khas. Dimensi ini, yang seringkali kurang 

ditekankan dalam beasiswa yang ada, mengungkapkan pondasi material dari keterlibatan 

spiritual-politik.24 

Patronase negara beroperasi melalui berbagai saluran: dukungan finansial langsung 

untuk lembaga pendidikan, akses prioritas ke proyek-proyek pembangunan, perlindungan 

hukum bagi aktivitas organisasi, serta pengakuan simbolis melalui penghargaan dan 

kunjungan resmi. Sebagai imbalannya, negara mengharapkan kepatuhan politik, dukungan 

elektoral (jika relevan), dan peran dalam stabilisasi sosial. Kasus Musta'in Romly sangat 

ilustratif aksesnya terhadap konsesi tanah dan dana pembangunan secara eksplisit terkait 

dengan afiliasinya di Golkar dan kemampuannya untuk mendulang suara di pedesaan.25 

Sebaliknya, ordo Sufi mengembangkan strategi ekonomi yang menggabungkan sumber-

sumber tradisional (sumbangan pengikut, jasa keagamaan) dengan aktivitas kewirausahaan 

modern dan peluang yang terkait dengan negara. Pengembangan jaringan pusat rehabilitasi 

oleh Suryalaya, misalnya, menciptakan kapasitas layanan sosial sekaligus keberlanjutan 
                                                           
21 van Bruinessen, Martin. (2007). Saints, Politicians and Sufi Bureaucrats: Mysticism and Politics in Indonesia’s 
New Order. 10.5040/9780755607983.ch-006. 
22 Barton, Greg. (2002). Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President 
23 Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta. MARK R. WOODWARD. (1991). 
American Ethnologist. https://doi.org/10.1525/AE.1991.18.4.02A00310 
24 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java. 
10.22459/SU.10.2006. 
25 MULKHAN, A, M. (1992). Runtuhnya mitos politik santri (1, Cet. 1). Yogyakarta: Sipress. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

626 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

institusional. Dimensi ekonomi ini bukan sekadar aspek sampingan, melainkan faktor 

fundamental yang membentuk pilihan politik yang tersedia bagi para pemimpin Sufi.26 

Implikasi Teoretis: Meninjau Kembali Sufisme dan Politik Modern 

Kasus Indonesia selama Orde Baru menantang beberapa asumsi teoretis mengenai 

agama dan modernitas.  

Pertama, hal ini menyanggah narasi sekularisasi yang memprediksi marjinalisasi agama 

mistis dalam masyarakat yang sedang melakukan modernisasi. Alih-alih menarik diri ke 

kehidupan privat, Sufisme Indonesia terlibat aktif dalam berbagai bentuk dengan kekuasaan 

politik.27 

Kedua, hal ini memperumit teori keterlibatan agama-politik yang hanya menekankan 

pada resistensi atau akomodasi. Pola tiga arah yang mencakup kolaborasi, oposisi, dan 

netralitas strategis menunjukkan bahwa aktor agama mampu mengembangkan strategi yang 

canggih dan sensitif terhadap konteks yang melampaui binari sederhana.28 

Ketiga, koeksistensi antara organisasi birokratis dan otoritas karismatik menunjukkan 

bahwa modernisasi tidak selalu menghapuskan bentuk kepemimpinan agama tradisional, 

melainkan dapat menciptakan konteks baru bagi ekspresi dan pemanfaatan politiknya.29 

Akhirnya, konsep "neo-Sufisme" sebagai etika pembangunan menunjukkan adanya 

modernitas alternatif yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan pembangunan sosial 

dan ekonomi, yang pada gilirannya menantang pembangunanisme sekuler sekaligus alternatif 

politik Islamis.30 

D. KESIMPULAN 

Hubungan antara Sufisme dan kekuasaan politik selama era Orde Baru di Indonesia 

dicirikan oleh kompleksitas yang luar biasa dan inovasi adaptif. Alih-alih terpinggirkan oleh 

proses modernisasi, ordo-ordo Sufi justru mengembangkan beragam strategi untuk 

                                                           
26 Rohimat, Asep. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang Pendidikan, 
Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK. 7. 155-170. 10.21043/esoterik.v7i2.12747. 
27 Asad, T. (2003). Formations of the secular : Christianity, Islam, modernity. Stanford University Press. 
https://login.eux.idm.oclc.org/login?url=https://www.degruyter.com/books/9780804783095 
28 Bayat, A. (2007). Making Islam democratic: Social movements and the post-Islamist turn. In Making Islam 
Democratic. Stanford University Press. 
29 Dale F Eickelman,, James Piscatori,. (1996). Muslim politics : with a new preface by the authors . USA: 
Princeton University Press. 
30 Hakim, B. R. (2023). Tasawuf , Nasionalisme , dan Gerakan Sosial : Studi Spiritualitas  Transformasional Abah 
Sepuh dalam Konteks Kolonialisme dan Kemerdekaan. Inovasi : Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 2(2), 
214–226. https://doi.org/10.55606/inovasi.v2i2.4761. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

627 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

berinteraksi dengan kekuasaan negara, mulai dari penyelarasan politik langsung, penjagaan 

jarak strategis, hingga penciptaan paradigma pembangunan alternatif. 

Proses birokratisasi tarekat, meskipun merupakan respons terhadap tekanan negara, 

juga menciptakan platform baru bagi pengaruh sosial. Diferensiasi strategi politik yang 

muncul tidak sekadar mencerminkan perbedaan ideologis, melainkan merupakan kalkulasi 

pragmatis dalam lingkungan politik yang terkekang. Munculnya neo-Sufisme sebagai etika 

pembangunan menunjukkan kemungkinan keterlibatan sosial yang substantif tanpa harus 

terjerat dalam politik partisipan. Sementara itu, bertahannya otoritas karismatik para wali 

mengungkapkan batas-batas dari penahanan institusional oleh negara. 

Perkembangan ini menunjukkan bahwa Sufisme di Indonesia tidak bersifat apolitis dan 

tidak pula sekadar di instrumentalisasi oleh aktor-aktor politik. Sebaliknya, Sufisme 

mengembangkan rasionalitas politiknya sendiri sebuah rasionalitas yang menegosiasikan 

ketegangan antara otoritas spiritual dan kekuasaan duniawi, antara nilai-nilai tradisional dan 

institusi modern, serta antara otonomi komunitas dan integrasi negara. 

Warisan dari konfigurasi era Orde Baru ini terus membentuk wajah Islam di Indonesia 

hingga saat ini. Struktur organisasi, pola kepemimpinan, dan strategi politik yang 

dikembangkan selama periode tersebut telah memberikan dasar bagi komunitas Sufi dalam 

menavigasi lanskap politik yang lebih terbuka namun tetap kompleks di era pasca-otoritarian. 

Oleh karena itu, memahami pengalaman historis ini sangat krusial, tidak hanya untuk 

memahami masa lalu keagamaan Indonesia, tetapi juga untuk mengantisipasi masa depan 

politik-keagamaan di tanah air. 

Analisis ini menyarankan bahwa studi mengenai agama dan politik di masyarakat 

Muslim akan sangat terbantu dengan perhatian yang lebih besar pada: (1) dimensi ekonomi 

dari keterlibatan agama-politik; (2) keragaman strategi yang melampaui binari sederhana 

kolaborasi/perlawanan; (3) ketahanan otoritas karismatik di samping birokratisasi 

institusional; dan (4) pengembangan kerangka keagamaan yang terlibat secara substantif 

dengan modernitas sambil tetap menjaga jarak kritis dari kekuasaan negara. 

Kasus Indonesia selama Orde Baru pada akhirnya membuktikan bahwa Islam mistis 

tidak dapat diabaikan sebagai entitas yang tidak relevan secara politik, dan tidak dapat pula 

direduksi hanya sebagai alat politik. Sebaliknya, Sufisme merepresentasikan modus 

keterlibatan yang khas dengan kekuasaan sebuah modus yang layak mendapatkan 

pertimbangan serius, baik dalam analisis akademik maupun pemahaman praktis mengenai 

peran agama dalam kehidupan politik modern. 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

628 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

E. DAFTAR PUSTAKA 

Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford University 

Press. https://www.degruyter.com/books/9780804783095 

Azra, A. (2014). NU: Islam Tradisional dan Modernitas di Indonesia. Studia Islamika, 4. 

https://doi.org/10.15408/sdi.v4i4.770 

Barton, G. (2002). Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President. 

[Publisher/City]. 

Bayat, A. (2007). Making Islam democratic: Social movements and the post-Islamist turn. 

Stanford University Press. 

Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. 

Yogyakarta: LKiS Yogyakarta. 

Bruinessen, M. van. (2007). Saints, Politicians and Sufi Bureaucrats: Mysticism and Politics in 

Indonesia’s New Order. Dalam Sufism and the 'Modern' in Islam. 

https://doi.org/10.5040/9780755607983.ch-006 

Bruinessen, M. V., & Howell, J. D. (2007). Sufism and the 'Modern' in Islam. [Publisher]. 

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES. 

Eickelman, D. F., & Piscatori, J. (1996). Muslim politics: With a new preface by the authors. 

USA: Princeton University Press. 

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press. 

Hakim, B. (2024). Neo-Sufism as a Social Da'wah Paradigm: Addressing Challenges and 

Transforming Spirituality in Modern Indonesia. International Journal of Educational 

Technology and Society, 1, 14-33. https://doi.org/10.61132/ijets.v1i3.336 

Hakim, B. R. (2023). Tasawuf, Nasionalisme, dan Gerakan Sosial: Studi Spiritualitas 

Transformasional Abah Sepuh dalam Konteks Kolonialisme dan Kemerdekaan. Inovasi: 

Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 2(2), 214–226. 

https://doi.org/10.55606/inovasi.v2i2.4761 

Howell, J. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies, 60. 

https://doi.org/10.2307/2700107 

Ibrahim, I. (2018). Relevansi nilai pendidikan karakter Gus Miek dalam buku Suluk Jalan 

Terabas Gus Miek karya M. Nurul Ibad dengan tujuan Pendidikan Islam 

(Undergraduate thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya). 

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi Sejarah (Edisi Kedua). Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Madinier, R. (2002). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, Robert W. Hefner: 



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi                                          Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026 

629 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie 

 

Princeton (New Jersey): Princeton University Press, 2000. Moussons, 160-162. 

https://doi.org/10.4000/moussons.2633 

Mulkhan, A. M. (1992). Runtuhnya mitos politik santri (Cet. 1). Yogyakarta: Sipress. 

Rohimat, A. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang 

Pendidikan, Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK, 7, 155-170. 

https://doi.org/10.21043/esoterik.v7i2.12747 

Steenbrink, K. (2011). Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia. Survei Historis, Geografis dan 

Sosiologis (The Naqsyabandiyah Brotherhood in Indonesia). Journal of Southeast Asian 

Studies, 25, 421-423. https://doi.org/10.1017/S002246340001359X 

Turmudi, E. (1995). Religion and Politics: A Study on Political Attitudes of Devout Muslims 

and the Role of the Kyai in Contemporary Java. Asian Journal of Social Science, 23(2), 

18-41. https://doi.org/10.1163/030382495X00105 

Turmudi, E. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, 

East Java. https://doi.org/10.22459/SU.10.2006 

Woodward, M. R. (1991). Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of 

Yogyakarta. American Ethnologist. https://doi.org/10.1525/AE.1991.18.4.02A00310 

Zamzami, M., Mahzumi, F., & A’la, A. (2022). Tarekat and Politics in Indonesia: Contested 

Authority between Murshids in the Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah in East Java. 

Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam, 12(2), 187–208. 

https://doi.org/10.15642/teosofi.2022.12.2.187-208 


