Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
Halaman: 616-629

SPIRITUAL AUTHORITY AND POLITICAL ADAPTATION: SUFISM IN
INDONESIA'S NEW ORDER ERA (1966-1998)

Muhammad Husein
Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin
Email: husinmuhammad99@gmail.com

Informasi Abstract
Volume :3 This article examines the complex and dynamic relationship between Sufism
Nomor :1 and state power during Indonesia's New Order period. It argues against the

prevailing notion that Sufi orders (tarekat) were apolitical or merely
retreatist spiritual movements. Instead, the study demonstrates how various
tarekat, particularly the Qadiriyya wa Naqsyabandiyya (TQN), underwent
E-ISSN  :3062-9624 significant processes of rationalization, bureaucratization, and political
engagement. Through a historical-sociological analysis of primary and
secondary literature, the article traces the transformation of Sufism from a
primarily rural, charismatic-based tradition into a modern socio-political
force. Key findings reveal a pattern of state co-optation, where the regime
sought to harness the mass following of the tarekat for developmental
legitimacy and political stability. Concurrently, Sufi leaders navigated the
political landscape with diverse strategies ranging from active collaboration
with the ruling Golkar party, to opposition through Islamic parties, to
deliberate neutrality. This period also witnessed the rise of charismatic
"living saints" (wali) whose spiritual authority was leveraged for political
mobilization. Ultimately, the New Order era was not a period of Sufi decline
but one of profound adaptation, where mystical Islam actively negotiated its
place within an authoritarian modernizing state, leaving a lasting legacy on
Indonesia’s religious and political topography.

Bulan : Januari
Tahun :2026

Keyword: Sufism, Tarekat, New Order, Political Islam, Spiritual Authority,
Indonesia.

Abstrak

Artikel ini mengkaji hubungan yang kompleks dan dinamis antara Sufisme dan kekuasaan negara
selama periode Orde Baru di Indonesia. Studi ini menyanggah anggapan umum yang menyatakan
bahwa ordo Sufi (tarekat) bersifat apolitis atau sekadar gerakan spiritual yang menarik diri dari
duniawi (retreatist). Sebaliknya, penelitian ini menunjukkan bagaimana berbagai tarekat, khususnya
TQN (Tarekat Qadiriyya wa Nagshbandiyya), mengalami proses rasionalisasi, birokratisasi, dan
keterlibatan politik yang signifikan. Melalui analisis historis-sosiologis terhadap literatur primer dan
sekunder, artikel ini menelusuri transformasi Sufisme dari tradisi berbasis karismatik pedesaan
menjadi kekuatan sosial-politik modern. Temuan utama mengungkapkan pola kooptasi negara, di
mana rezim berusaha memanfaatkan basis massa tarekat demi legitimasi pembangunan dan
stabilitas politik. Secara bersamaan, para pemimpin Sufi (mursyid, kyai) menavigasi lanskap politik
dengan beragam strategi, mulai dari kolaborasi aktif dengan partai penguasa (Golkar), oposisi
melalui partai-partai Islam, hingga netralitas yang disengaja. Periode ini juga menyaksikan
munculnya sosok "wali kontemporer” yang otoritas spiritualnya dimanfaatkan untuk mobilisasi
politik. Pada akhirnya, era Orde Baru bukanlah masa kemunduran bagi Sufisme, melainkan periode
adaptasi yang mendalam, di mana Islam mistis secara aktif menegosiasikan posisinya di dalam negara
modern yang otoriter, yang kemudian meninggalkan warisan abadi pada topografi religi dan politik di

616 Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


mailto:husinmuhammad99@gmail.com

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Indonesia.

Kata Kunci: Sufisme, Tarekat, Orde Baru, Islam Politik, Otoritas Spiritual, Indonesia.

A. PENDAHULUAN

Studi tentang Islam di Indonesia modern sering kali dibingkai dalam dikotomi antara
reformisme "modernis" yang diasosiasikan dengan aktivisme sosial-politik perkotaan dan
"tradisionalisme" yang dipandang bersifat perdesaan, pasif, dan berorientasi pada ritual.
Dalam skema ini, Sufisme (tasawuf) serta ekspresi institusionalnya, yakni tarekat, kerap
diposisikan ke dalam ranah privat kesalehan personal, mistisisme, dan pengejaran ukhrawi,
yang dianggap terputus dari intrik kekuasaan dan diskursus politik (Geertz, 1960). Era Orde
Baru (1966-1998) di bawah kepemimpinan Presiden Soeharto, yang dicirikan oleh
depolitisasi paksa, pembangunan ekonomi yang pesat, dan kecurigaan mendalam rezim
terhadap Islam politik, menjadi kasus kritis untuk menguji kembali asumsi tersebut.!

Berlawanan dengan narasi marginalisasi, bukti-bukti menunjukkan bahwa Sufisme tidak
hanya bertahan tetapi juga berevolusi secara signifikan selama periode ini. Proyek
modernisasi Orde Baru, meskipun secara lahiriah bersifat sekuler dan teknokratis, secara
tidak sengaja menciptakan ruang bagi ekspresi keagamaan yang dianggap bersifat devosional
pribadi dan tidak mengancam secara sosial. Sufisme, dengan penekanan pada spiritualitas
batin dan disiplin moral, tampak memenuhi kriteria ini. Namun, memandang hubungan
antara negara Orde Baru dan Sufisme hanya sebatas toleransi terhadap spiritualitas apolitis
berarti mengabaikan kompleksitas yang mendalam di dalamnya. Artikel ini berargumen
bahwa periode Orde Baru merupakan epos krusial bagi negosiasi aktif dan transformasi
dalam hubungan antara Sufisme dan kekuasaan politik.2

Pada level makro, Orde Baru mengawasi pergeseran sosiologis yang luas dari orientasi
keagamaan sinkretis (abangan) menuju praktik Islam yang lebih ortodoks dan berorientasi
syariat (santri). Proses "santrinisasi" masyarakat ini menyediakan lahan subur bagi ekspansi
tarekat, yang sering kali berfungsi sebagai saluran transformasi keagamaan, khususnya di
pedesaan Jawa. Represi negara terhadap partai politik Islam yang terjadi secara simultan

dengan upaya merangkul dukungan sosio-kultural Muslim menciptakan ekonomi politik unik,

1 Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press

2 Howell, Julia. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies. 60.
10.2307/2700107.

617 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

di mana otoritas spiritual dapat dikonversi menjadi modal sosial dan, pada gilirannya,

menjadi pengaruh politik.3

Artikel ini mempersempit fokusnya dari konteks umum tersebut ke dinamika spesifik
dan saling terkait yang mendefinisikan keterlibatan politik Sufisme. Pertama, studi ini
mengeksplorasi birokratisasi dan institusionalisasi tarekat, mengkaji bagaimana jaringan
karismatik yang cair diformalkan menjadi organisasi modern seperti Jam'iyyah Ahlith
Thariqgah al-Mu'tabarah (JATM). Proses ini tidak terlepas dari arus politik, yang menyebabkan
perpecahan antara JATMI (yang bersekutu dengan partai pemerintah, Golkar) dan JATMAN
(vang berafiliasi dengan Nahdlatul Ulama dan kendaraan politiknya, PPP). Kedua, artikel ini
menganalisis strategi politik yang berbeda dari para pemimpin Sufi, dengan menggunakan
kasus paradigmatik TQN di Jawa Timur. Perbedaan jalur antara Kyai Musta’in Romly
(kolaborasi dengan Golkar), Kiai Adlan Ali (oposisi melalui PPP), dan Kyai Usman al-Ishaqi
(netralitas strategis) mengilustrasikan rentang ijtihad para mursyid dalam merespons
kekuasaan negara. Ketiga, artikel ini menyelidiki fenomena neo-Sufisme sebagai etika
pembangunan, yang dicontohkan oleh tokoh-tokoh seperti Abah Anom dari TQN Suryalaya.
Model ini menunjukkan Sufisme yang terlibat secara pragmatis dengan negara dalam isu
rehabilitasi sosial, pendidikan, dan lingkungan hidup, merumuskan "politik kebajikan"
(politics of virtue) yang mencari pengaruh moral tanpa keterlibatan partisan langsung.
Terakhir, studi ini mempertimbangkan ketahanan otoritas karismatik melalui kemunculan
tak terduga sosok "wali kontemporer" yang heterodoks pada tahun 1990-an, yang prestise
spiritualnya diambil alih oleh aktor politik seperti Abdurrahman Wahid untuk mobilisasi elit.*

Dengan menelusuri alur dari iklim sosio-religius umum hingga manuver politik spesifik
di dalam dan di sekitar ordo Sufi, artikel ini menyanggah penggambaran simplistik tentang
posisi Sufisme dalam politik modern. Artikel ini berargumen bahwa era Orde Baru
memperlihatkan Sufisme bukan sebagai peninggalan masa lalu, melainkan sebagai tradisi

yang serbaguna dan adaptif yang mampu melakukan keterlibatan canggih dengan kekuasaan

3 Madinier, Remy. (2002). Civil Islam : Muslims and Democratization in Indonesia, Robert W. Hefner: Princeton
(New Jersey) : Princeton University Press, 2000, 286 p.. Moussons. 160-162. 10.4000/moussons.2633.

4 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java.
10.22459/SU.10.2006.

618 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

negara modern, serta membentuk lanskap spiritual maupun kontur politik Indonesia

kontemporer.>

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis historis-
sosiologis dan studi kasus komparatif. Metode penelitian berbasis literatur digunakan untuk
mengkaji secara kritis karya-karya ilmiah, dokumen historis, dan sumber-sumber primer
yang berkaitan dengan Sufisme selama era Orde Baru di Indonesia. Metodologi ini melibatkan
pengumpulan dan analisis sistematis terhadap berbagai sumber, termasuk artikel jurnal
akademik, buku, disertasi doktoral, catatan sejarah, serta dokumen institusional baik dari
ordo Sufi maupun badan-badan pemerintah.¢

Proses penelitian dimulai dengan tinjauan pustaka yang komprehensif dan triangulasi
sumber untuk menetapkan akurasi faktual serta pemahaman kontekstual. Sumber primer
meliputi dokumen organisasi dari JATMI dan JATMAN, catatan historis tarekat TQN di Jawa
Timur, serta karya-karya yang diterbitkan oleh tokoh-tokoh kunci Sufi. Sumber sekunder
mencakup analisis akademik dari para pakar terkemuka, termasuk Martin van Bruinessen,
Julia Day Howell, Endang Turmudi, Nur Syam, serta peneliti kontemporer lainnya di bidang
ini. Metode studi kasus komparatif memungkinkan analisis mendalam terhadap berbagai
respons Sufi terhadap tekanan politik, dengan fokus khusus pada tarekat TQN di Jawa Timur
(Rejoso, Cukir, dan Kedinding) sebagai kasus representatif dari berbagai adaptasi politik yang
berbeda.

Analisis data dilakukan melalui pendekatan tematik untuk mengidentifikasi pola-pola
yang berulang dalam hubungan antara ordo Sufi dan kekuasaan politik. Hal ini mencakup
pemeriksaan mekanisme kooptasi negara, proses birokratisasi institusional, dan variasi
respons kepemimpinan terhadap konstrain politik. Studi ini menerapkan periodisasi historis
untuk menelusuri evolusi hubungan Sufi-negara sepanjang era Orde Baru, dengan tetap
berfokus pada titik-titik balik penting seperti Pemilu 1977, Muktamar NU 1979, dan
pergeseran politik pada awal 1990-an.”

CELAH PENELITIAN DAN PERBEDAAN DENGAN STUDI SEBELUMNYA

Tinjauan terhadap literatur yang ada menunjukkan sejumlah celah penelitian yang

5 Azra, Azyumardi. (2014). NU: Islam Tradisional dan Modernitas di Indonesia. Studia Islamika. 4.
10.15408/sdi.v4i4.770.

6 Kuntowijoyo, . (2003). Metodologi Sejarah (Edisi Kedua). Yogyakarta: Tiara Wacana.

7 Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. Yogyakarta: LKiS
Yogyakarta

619 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

signifikan dalam kajian mengenai politik tarekat. Pertama, terdapat ketimpangan dalam
eksplorasi dinamika urban-rural; meskipun politik tarekat berbasis perdesaan telah
didokumentasikan secara luas, adaptasi Sufisme di pusat-pusat metropolitan seperti Jakarta,
Surabaya, atau Bandung selama era Orde Baru masih kurang mendapatkan perhatian
mendalam di luar interaksi elit. Selain itu, dimensi jender dalam jaringan politik Sufi
cenderung terabaikan karena fokus akademis yang sangat dominan pada kepemimpinan laki-
laki, sehingga kontribusi informal namun krusial dari tokoh perempuan dalam struktur
tarekat belum banyak tereksplorasi. Celah lainnya berkaitan dengan keberlanjutan trayektori
pasca-1998, di mana banyak studi menghentikan analisisnya pada runtuhnya Orde Baru
tanpa menelusuri bagaimana konfigurasi politik-Sufi tersebut berevolusi atau
bertransformasi dalam iklim demokrasi Reformasi. Lebih lanjut, dimensi ekonomi dari
hubungan Sufi-negara, termasuk jaringan finansial dan ekonomi patronase yang menopang
hubungan tersebut, serta kurangnya perspektif regional komparatif di luar Pulau Jawa,
menambah daftar panjang aspek yang perlu diteliti lebih lanjut guna mendapatkan gambaran
sosio politik yang lebih utuh.8

Tulisan ini memiliki sejumlah perbedaan substantif dengan studi-studi sebelumnya.
Meskipun kerangka kerja Martin van Bruinessen memberikan pemahaman dasar yang kuat
mengenai relasi Sufi-negara, studi ini mensintesis dan memperluas analisis tersebut dengan
mengintegrasikan beasiswa pasca-2000 yang meninjau dinamika Orde Baru dengan jarak
historis dan lensa teoretis yang lebih mutakhir, terutama pada penekanan terhadap agensi
dan mikro politik dalam tarekat. Perbedaan lain terletak pada rekonseptualisasi neo-Sufisme;
jika studi awal cenderung membingkai keterlibatan Sufi hanya sebagai strategi elektoral atau
politik patronase, penelitian terbaru mulai melihatnya sebagai "etika pembangunan" yang
lebih menekankan pada rehabilitasi sosial dan pengembangan moral. Hal ini juga menggeser
pemahaman dari respons politik yang bersifat biner (kolaborasi versus oposisi) menuju
spektrum yang lebih plural, seperti "akomodasi kritis" atau netralitas strategis yang
diperlihatkan oleh faksi Kedinding.?

Lebih jauh lagi, terdapat evaluasi ulang terhadap fenomena "wali" kontemporer yang

kini dikaji lebih kritis melalui instrumen politiknya, dibandingkan sekadar ketertarikan

8 Howell, Julia. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies. 60.
10.2307/2700107.

9 Steenbrink, Karel. (2011). Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia. Survei Historis, Geografis dan Sosiologis (The
Nagsyabandiyah Brotherhood in Indonesia: A Historical, Geographical and Sociological Survey). By Martin van
Bruinessen. Bandung: Mizan, 1992. Pp. 242. [In Indonesian.]. Journal of Southeast Asian Studies. 25. 421-423.
10.1017/S002246340001359X.

620 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

antropologis belaka. Ketegangan antara otoritas organisasional-birokratis dengan otoritas
karismatik yang menetap juga menjadi fokus baru yang membedakan studi kontemporer
dengan analisis formalistik masa lalu. Penelitian terkini juga mulai memposisikan Sufisme
Indonesia dalam jaringan transnasional yang lebih luas, melampaui batas-batas nasional yang
menjadi ciri studi-studi awal. Terakhir, diversifikasi metodologis yang menggabungkan
analisis jaringan dan kerangka interdisipliner dari ilmu politik dan sosiologi menawarkan
pemahaman yang lebih bernuansa mengenai dinamika kekuasaan, aliran sumber daya, dan
modal sosial dalam jaringan politik-Sufi di Indonesia.1?

Penelitian ini mengisi beberapa celah literatur tersebut dengan menyediakan analisis
sintesis yang menjembatani beasiswa historis dan kontemporer, sembari menyoroti dimensi-
dimensi yang selama ini kurang dikaji seperti adaptasi urban, jaringan ekonomi, dan
kontinuitas pasca-199811. Dengan membandingkan secara sistematis berbagai strategi politik
faksi-faksi TQN dalam konteks sosio-politik spesifik mereka, studi ini menawarkan
pemahaman yang lebih granular mengenai bagaimana otoritas spiritual dinegosiasikan,
dikonversi, dan dikontestasikan di dalam negara pembangunan yang otoriter. Lebih jauh lagi,
penelitian ini memperluas lini masa analisis untuk mempertimbangkan bagaimana
konfigurasi era Orde Baru meletakkan dasar bagi persinggungan kontemporer antara

Sufisme, politik, dan kehidupan publik di Indonesia.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Birokratisasi Otoritas Spiritual: Dari Jaringan Karismatik menuju Organisasi Formal
Periode Orde Baru menjadi saksi transformasi signifikan dalam struktur dan
operasional tarekat, yang bergeser dari jaringan karismatik cair yang berpusat pada individu
mursyid menuju organisasi terstruktur secara formal dengan aparatur birokrasi. Proses ini
bukan sekadar persoalan administratif, melainkan sarat akan muatan politik yang
mencerminkan tekanan negara sekaligus adaptasi internal. Pembentukan Jam'iyyah Ahlith
Tharigah al-Mu'tabarah (JATM) pada tahun 1957, yang kemudian terpecah menjadi JATMI
(berafiliasi dengan Golkar) dan JATMAN (berafiliasi dengan NU/PPP), merupakan contoh

nyata dari evolusi institusional ini.

10 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java.
10.22459/5U.10.2006.

11 Bruinessen, M.V., & Howell, ].D. (2007). Sufism and the 'Modern' in Islam.

621 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Preferensi negara untuk berinteraksi dengan organisasi formal yang hierarkis daripada
jaringan spiritual yang tersebar menciptakan insentif kuat bagi birokratisasi. Sebagaimana
dicatat oleh Bruinessen (1994), rezim Orde Baru menganggap sangat menguntungkan secara
strategis untuk terlibat dengan Sufisme melalui saluran institusional yang dapat diidentifikasi,
dipantau, diatur, dan berpotensi untuk dikooptasi. Formalisasi organisasi ini melayani dua
kepentingan: bagi negara, hal ini membuat Islam mistis lebih "terbaca" (legible) dan
terkendali; bagi tarekat, hal ini menyediakan mekanisme perlindungan, perolehan sumber
daya, dan perluasan pengaruh sosial.12

Namun, proses birokratisasi ini memicu ketegangan internal yang membentuk trajektori
politik Sufisme sepanjang era tersebut. Struktur organisasi formal sering kali berbenturan
dengan otoritas kharismatik tradisional sang mursyid, menciptakan apa yang disebut Weber
sebagai ketegangan antara otoritas karismatik dan birokrasi. Kasus TQN Rejoso di bawah
kepemimpinan Kyai Musta'in Romly mengilustrasikan dinamika ini dengan jelas. Posisi
formal Musta'in sebagai ketua JATM memberinya daya tawar institusional dan akses ke
patronase negara, namun keputusan kontroversialnya untuk bersekutu dengan Golkar pada
akhirnya menggerus otoritas spiritualnya di mata pengikut tradisionalis, yang berujung pada
keretakan jaringannya.13

Lanskap politik Orde Baru memaksa para pemimpin Sufi untuk menavigasi medan yang
kompleks, yang menghasilkan tiga pola keterlibatan berbeda yang mencerminkan orientasi
ideologis maupun kalkulasi pragmatis.

Pertama, aliansi Kyai Musta'in Romly dengan Golkar merepresentasikan bentuk
akomodasi politik yang paling langsung. Strategi ini didasarkan pada kalkulasi rasional bahwa
keterlibatan dengan partai penguasa akan menghasilkan keuntungan nyata: perlindungan
dari pengawasan negara, akses ke sumber daya pembangunan, dan peningkatan status sosial.
Pendirian Universitas Darul Ulum, yang didanai melalui jaringan patronase yang terhubung
dengan negara, mencontohkan imbalan materiil dari pendekatan ini. Namun, sebagaimana

dicatat Turmudi (1995), kolaborasi ini harus dibayar mahal. Musta'in menghadapi oposisi

12 Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. Yogyakarta: LKiS
Yogyakarta

13 Turmudi, E. (1995). Religion and Politics: A Study on Political Attitudes of Devout Muslims and the Role of the
Kyai in Contemporary Java. Asian Journal of  Social Science, 23(2), 18-41.
https://doi.org/10.1163/030382495X00105

622 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://doi.org/10.1163/030382495X00105

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

keras dari lingkaran NU dan mengalami desersi massal dari pengikut spiritualnya, yang
menunjukkan bahwa pragmatisme politik dapat mengikis legitimasi keagamaan.14

Kedua, sebaliknya, keberpihakan Kiai Adlan Ali pada PPP merepresentasikan strategi
perlawanan melalui struktur politik-keagamaan yang ada. Dengan mempertahankan loyalitas
kepada NU dan kendaraan politiknya, Adlan memposisikan dirinya sebagai penjaga nilai-nilai
I[slam tradisionalis melawan kekuatan negara yang melakukan sekularisasi. Pendekatan ini
menjaga kredibilitas keagamaannya di lingkungan tradisionalis, namun membatasi aksesnya
terhadap sumber daya negara dan membuatnya rentan terhadap tekanan rezim. Pengalaman
faksi Cukir menunjukkan bagaimana politik Sufi yang oposisional dapat mempertahankan
kohesi komunitas dan autentisitas spiritual meskipun beroperasi di bawah konstrain
struktural yang signifikan.15

Ketiga, Faksi Kedinding di bawah Kyai Usman al-Ishaqi mengembangkan pendekatan
ketiga yang dicirikan oleh jarak strategis dari politik partisipan sambil tetap menjaga
hubungan kooperatif dengan otoritas negara. "Akomodasi kritis" ini memungkinkan
keterlibatan praktis dengan pemerintah dalam isu-isu spesifik (khususnya layanan sosial dan
pengembangan masyarakat) tanpa afiliasi politik formal. Sebagaimana diamati oleh Zamzami
dkk. (2022), pendekatan ini memungkinkan pelestarian otonomi spiritual sekaligus
menghindari konsekuensi polarisasi dari keterlibatan politik langsung. Model Kedinding
menunjukkan bahwa tarekat dapat menjalankan agensi mereka melalui kerja sama selektif
daripada sekadar kolaborasi penuh atau oposisi terang-terangan.16
Neo-Sufisme sebagai Etika Pembangunan: Melampaui Instrumentalisasi Politik

Munculnya apa yang disebut sebagai "neo-Sufisme" mewakili evolusi signifikan dalam
keterlibatan Sufi dengan modernitas!’. Tokoh-tokoh seperti Abah Anom dari TQN Suryalaya
mengembangkan pendekatan yang melampaui kategori politik konvensional, memposisikan
Sufisme sebagai sumber panduan etis bagi pembangunan nasional. Model ini patut dicatat
karena beberapa alasan.

Pertama, hal ini mewakili pergeseran dari ketiadaan sikap politik (quietism) maupun

keterlibatan partisan. Inisiatif Abah Anom terutama program rehabilitasi narkoba Pondok

14 Tbid

15 Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup. Kyai. Jakarta : LP3ES, 1994

16 Zamzami, M., Mahzumi, F., & A’la, A. (2022). Tarekat and Politics in Indonesia: Contested Authority between
Murshids in the Tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah in East Java. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam,
12(2), 187-208. https://doi.org/10.15642 /teosofi.2022.12.2.187-208

17 Hakim, Budi. (2024). Neo-Sufism as a Social Da'wah Paradigm: Addressing Challenges and Transforming

Spirituality in Modern Indonesia. International Journal of Educational Technology and Society. 1. 14-33.
10.61132/ijets.v1i3.336.

623 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Inabah dan berbagai upaya pelestarian lingkungan menunjukkan bagaimana spiritualitas Sufi
dapat berkontribusi pada kemaslahatan publik tanpa posisi politik yang eksplisit. "Politik
kebajikan" (politics of virtue) ini memungkinkan keterlibatan substantif dalam isu-isu sosial
sambil menjaga jarak kritis dari pertarungan partisan.18

Kedua, pendekatan ini selaras dengan ideologi pembangunan Orde Baru sambil secara
halus menyuntikkannya dengan nilai-nilai spiritual. Dengan membingkai praktik Sufi sebagai
sarana untuk membentuk warga negara yang disiplin dan produktif, tokoh-tokoh seperti
Abah Anom menemukan khalayak yang reseptif baik di dalam institusi negara maupun
masyarakat luas. Penganugerahan penghargaan lingkungan Kalpataru oleh pemerintah
kepada Suryalaya mengilustrasikan bagaimana Sufisme pembangunan ini dapat memperoleh
pengakuan resmi tanpa harus tunduk secara politik.1?

Ketiga, fokus neo-Sufisme pada pendidikan karakter dan formasi moral menjawab
persepsi tentang defisit spiritual dalam proses modernisasi. Sebagaimana diamati Soebardi
(1978), model pendidikan Suryalaya mengintegrasikan praktik spiritual tradisional dengan
pendekatan pedagogis modern, menciptakan apa yang dapat disebut sebagai "modernitas
Sufi" yang menangkal materialisme sekuler sekaligus fundamentalisme agama.

Ketahanan Otoritas Karismatik: Sosok Wali dalam Era Birokrasi

Perkembangan yang paling paradoksal dari Sufisme pada masa akhir Orde Baru adalah
kemunculan kembali sosok "wali kontemporer" yang karismatik justru di saat organisasi-
organisasi Sufi menjadi semakin terbirokratisasi. Tokoh-tokoh seperti Gus Miek (Hamim
Djazuli) dan Mbah Liem (Muslim Rifa'i) merepresentasikan penegasan kembali otoritas
spiritual personal yang seolah menentang formalisasi organisasi maupun kontrol negara.z0

Para wali ini beroperasi di luar kerangka institusional konvensional, di mana otoritas
mereka bersumber dari persepsi atas pencapaian spiritual, bukan dari jabatan formal.
Perilaku mereka yang seringkali dianggap heterodoks seperti kebiasaan Gus Miek
mengunjungi kelab malam atau pernyataan-pernyataan kriptik Mbah Liem dalam konteks

[slam tradisional umumnya akan merusak otoritas keagamaan. Namun, sebagaimana dicatat

18 Rohimat, Asep. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang Pendidikan,
Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK. 7. 155-170. 10.21043/esoterik.v7i2.12747.

19 Tbid

20 Ibrahim, Ibrahim (2018) Relevansi nilai pendidikan karakter Gus Miek dalam buku Suluk Jalan Terabas Gus Miek
karya M. Nurul Ibad dengan tujuan Pendidikan Islam. Undergraduate thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya.

624 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

oleh Bruinessen (2008), transgresi tersebut justru memperkuat daya tarik karismatik mereka
karena dianggap sebagai simbol transendensi melampaui norma-norma agama biasa.21

Utilitas politik dari tokoh-tokoh ini sangatlah krusial. Patronase Abdurrahman Wahid
terhadap berbagai sosok wali menunjukkan nilai strategis mereka dalam manuver politik elit.
22Tokoh-tokoh kharismatik ini menyediakan apa yang dapat disebut sebagai "modal spiritual”
yang dapat dikerahkan dalam konflik antar-elit, terutama terkait isu sensitif suksesi
kepresidenan pada tahun 1990-an. Kemampuan mereka untuk memobilisasi pengikut melalui
saluran non-institusional merupakan bentuk pengaruh politik yang mampu melampaui
struktur partai maupun kontrol negara. Fenomena ini mengindikasikan batas-batas
penahanan birokratis; meskipun negara berhasil memformalkan organisasi tarekat besar, ia
tidak dapat menghapuskan bentuk-bentuk otoritas spiritual alternatif yang beroperasi
melalui karisma personal.23
Ekonomi Politik Hubungan Sufi-Negara

Di luar pertimbangan ideologis dan strategis, hubungan antara ordo Sufi dan negara
Orde Baru didasari oleh ekonomi politik yang khas. Dimensi ini, yang seringkali kurang
ditekankan dalam beasiswa yang ada, mengungkapkan pondasi material dari keterlibatan
spiritual-politik.24

Patronase negara beroperasi melalui berbagai saluran: dukungan finansial langsung
untuk lembaga pendidikan, akses prioritas ke proyek-proyek pembangunan, perlindungan
hukum bagi aktivitas organisasi, serta pengakuan simbolis melalui penghargaan dan
kunjungan resmi. Sebagai imbalannya, negara mengharapkan kepatuhan politik, dukungan
elektoral (jika relevan), dan peran dalam stabilisasi sosial. Kasus Musta'in Romly sangat
ilustratif aksesnya terhadap konsesi tanah dan dana pembangunan secara eksplisit terkait
dengan afiliasinya di Golkar dan kemampuannya untuk mendulang suara di pedesaan.2>

Sebaliknya, ordo Sufi mengembangkan strategi ekonomi yang menggabungkan sumber-
sumber tradisional (sumbangan pengikut, jasa keagamaan) dengan aktivitas kewirausahaan
modern dan peluang yang terkait dengan negara. Pengembangan jaringan pusat rehabilitasi

oleh Suryalaya, misalnya, menciptakan kapasitas layanan sosial sekaligus keberlanjutan

21 yvan Bruinessen, Martin. (2007). Saints, Politicians and Sufi Bureaucrats: Mysticism and Politics in Indonesia’s
New Order. 10.5040/9780755607983.ch-006.

22 Barton, Greg. (2002). Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President

23 Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta. MARK R. WOODWARD. (1991).
American Ethnologist. https://doi.org/10.1525/AE.1991.18.4.02A00310

24 Turmudi, Endang. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang, East Java.
10.22459/SU.10.2006.

25 MULKHAN, A, M. (1992). Runtuhnya mitos politik santri (1, Cet. 1). Yogyakarta: Sipress.

625 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

institusional. Dimensi ekonomi ini bukan sekadar aspek sampingan, melainkan faktor
fundamental yang membentuk pilihan politik yang tersedia bagi para pemimpin Sufi.2¢
Implikasi Teoretis: Meninjau Kembali Sufisme dan Politik Modern

Kasus Indonesia selama Orde Baru menantang beberapa asumsi teoretis mengenai
agama dan modernitas.

Pertama, hal ini menyanggah narasi sekularisasi yang memprediksi marjinalisasi agama
mistis dalam masyarakat yang sedang melakukan modernisasi. Alih-alih menarik diri ke
kehidupan privat, Sufisme Indonesia terlibat aktif dalam berbagai bentuk dengan kekuasaan
politik.2?

Kedua, hal ini memperumit teori keterlibatan agama-politik yang hanya menekankan
pada resistensi atau akomodasi. Pola tiga arah yang mencakup kolaborasi, oposisi, dan
netralitas strategis menunjukkan bahwa aktor agama mampu mengembangkan strategi yang
canggih dan sensitif terhadap konteks yang melampaui binari sederhana.?8

Ketiga, koeksistensi antara organisasi birokratis dan otoritas karismatik menunjukkan
bahwa modernisasi tidak selalu menghapuskan bentuk kepemimpinan agama tradisional,
melainkan dapat menciptakan konteks baru bagi ekspresi dan pemanfaatan politiknya.2?
Akhirnya, konsep "neo-Sufisme" sebagai etika pembangunan menunjukkan adanya
modernitas alternatif yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan pembangunan sosial
dan ekonomi, yang pada gilirannya menantang pembangunanisme sekuler sekaligus alternatif

politik Islamis.3°

D. KESIMPULAN
Hubungan antara Sufisme dan kekuasaan politik selama era Orde Baru di Indonesia
dicirikan oleh kompleksitas yang luar biasa dan inovasi adaptif. Alih-alih terpinggirkan oleh

proses modernisasi, ordo-ordo Sufi justru mengembangkan beragam strategi untuk

26 Rohimat, Asep. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang Pendidikan,
Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK. 7. 155-170. 10.21043/esoterik.v7i2.12747.

27 Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford University Press.
https://login.eux.idm.oclc.org/login?url=https://www.degruyter.com/books /9780804783095

28 Bayat, A. (2007). Making Islam democratic: Social movements and the post-Islamist turn. In Making Islam
Democratic. Stanford University Press.

29 Dale F Eickelman,, James Piscatori,. (1996). Muslim politics : with a new preface by the authors . USA:
Princeton University Press.

30 Hakim, B. R. (2023). Tasawuf , Nasionalisme , dan Gerakan Sosial : Studi Spiritualitas Transformasional Abah
Sepuh dalam Konteks Kolonialisme dan Kemerdekaan. Inovasi: Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 2(2),
214-226. https://doi.org/10.55606/inovasi.v2i2.4761.

626 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

berinteraksi dengan kekuasaan negara, mulai dari penyelarasan politik langsung, penjagaan
jarak strategis, hingga penciptaan paradigma pembangunan alternatif.

Proses birokratisasi tarekat, meskipun merupakan respons terhadap tekanan negara,
juga menciptakan platform baru bagi pengaruh sosial. Diferensiasi strategi politik yang
muncul tidak sekadar mencerminkan perbedaan ideologis, melainkan merupakan kalkulasi
pragmatis dalam lingkungan politik yang terkekang. Munculnya neo-Sufisme sebagai etika
pembangunan menunjukkan kemungkinan keterlibatan sosial yang substantif tanpa harus
terjerat dalam politik partisipan. Sementara itu, bertahannya otoritas karismatik para wali
mengungkapkan batas-batas dari penahanan institusional oleh negara.

Perkembangan ini menunjukkan bahwa Sufisme di Indonesia tidak bersifat apolitis dan
tidak pula sekadar di instrumentalisasi oleh aktor-aktor politik. Sebaliknya, Sufisme
mengembangkan rasionalitas politiknya sendiri sebuah rasionalitas yang menegosiasikan
ketegangan antara otoritas spiritual dan kekuasaan duniawi, antara nilai-nilai tradisional dan
institusi modern, serta antara otonomi komunitas dan integrasi negara.

Warisan dari konfigurasi era Orde Baru ini terus membentuk wajah Islam di Indonesia
hingga saat ini. Struktur organisasi, pola kepemimpinan, dan strategi politik yang
dikembangkan selama periode tersebut telah memberikan dasar bagi komunitas Sufi dalam
menavigasi lanskap politik yang lebih terbuka namun tetap kompleks di era pasca-otoritarian.
Oleh karena itu, memahami pengalaman historis ini sangat krusial, tidak hanya untuk
memahami masa lalu keagamaan Indonesia, tetapi juga untuk mengantisipasi masa depan
politik-keagamaan di tanah air.

Analisis ini menyarankan bahwa studi mengenai agama dan politik di masyarakat
Muslim akan sangat terbantu dengan perhatian yang lebih besar pada: (1) dimensi ekonomi
dari keterlibatan agama-politik; (2) keragaman strategi yang melampaui binari sederhana
kolaborasi/perlawanan; (3) ketahanan otoritas karismatik di samping birokratisasi
institusional; dan (4) pengembangan kerangka keagamaan yang terlibat secara substantif
dengan modernitas sambil tetap menjaga jarak kritis dari kekuasaan negara.

Kasus Indonesia selama Orde Baru pada akhirnya membuktikan bahwa Islam mistis
tidak dapat diabaikan sebagai entitas yang tidak relevan secara politik, dan tidak dapat pula
direduksi hanya sebagai alat politik. Sebaliknya, Sufisme merepresentasikan modus
keterlibatan yang khas dengan kekuasaan sebuah modus yang layak mendapatkan
pertimbangan serius, baik dalam analisis akademik maupun pemahaman praktis mengenai

peran agama dalam kehidupan politik modern.

627 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

E. DAFTARPUSTAKA

Asad, T. (2003). Formations of the secular: Christianity, Islam, modernity. Stanford University
Press. https://www.degruyter.com/books/9780804783095

Azra, A. (2014). NU: Islam Tradisional dan Modernitas di Indonesia. Studia Islamika, 4.
https://doi.org/10.15408/sdi.v4i4.770

Barton, G. (2002). Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President.
[Publisher/City].

Bayat, A. (2007). Making Islam democratic: Social movements and the post-Islamist turn.
Stanford University Press.

Bruinessen, M. van. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru.
Yogyakarta: LKiS Yogyakarta.

Bruinessen, M. van. (2007). Saints, Politicians and Sufi Bureaucrats: Mysticism and Politics in
Indonesia’s New Order. Dalam Sufism and the 'Modern' in Islam.
https://doi.org/10.5040/9780755607983.ch-006

Bruinessen, M. V., & Howell, J. D. (2007). Sufism and the 'Modern' in Islam. [Publisher].

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren, Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES.

Eickelman, D. F., & Piscatori, J. (1996). Muslim politics: With a new preface by the authors.
USA: Princeton University Press.

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University of Chicago Press.

Hakim, B. (2024). Neo-Sufism as a Social Da'wah Paradigm: Addressing Challenges and
Transforming Spirituality in Modern Indonesia. International Journal of Educational
Technology and Society, 1, 14-33. https://doi.org/10.61132 /ijets.v1i3.336

Hakim, B. R. (2023). Tasawuf, Nasionalisme, dan Gerakan Sosial: Studi Spiritualitas
Transformasional Abah Sepuh dalam Konteks Kolonialisme dan Kemerdekaan. Inovasi:
Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 2(2), 214-226.
https://doi.org/10.55606/inovasi.v2i2.4761

Howell, ]. (2001). Sufism and the Indonesian Islamic Revival. The Journal of Asian Studies, 60.
https://doi.org/10.2307/2700107

Ibrahim, I. (2018). Relevansi nilai pendidikan karakter Gus Miek dalam buku Suluk Jalan
Terabas Gus Miek karya M. Nurul Ibad dengan tujuan Pendidikan Islam
(Undergraduate thesis, UIN Sunan Ampel Surabaya).

Kuntowijoyo. (2003). Metodologi Sejarah (Edisi Kedua). Yogyakarta: Tiara Wacana.

Madinier, R. (2002). Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia, Robert W. Hefner:

628 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Princeton (New Jersey): Princeton University Press, 2000. Moussons, 160-162.
https://doi.org/10.4000/moussons.2633

Mulkhan, A. M. (1992). Runtuhnya mitos politik santri (Cet. 1). Yogyakarta: Sipress.

Rohimat, A. (2021). Sufi Modernis Peran Transformatif Mursyid TQN Suryalaya dalam bidang
Pendidikan, Ekonomi dan Lingkungan Hidup. ESOTERIK, 7, 155-170.
https://doi.org/10.21043/esoterik.v7i2.12747

Steenbrink, K. (2011). Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia. Survei Historis, Geografis dan
Sosiologis (The Nagsyabandiyah Brotherhood in Indonesia). Journal of Southeast Asian
Studies, 25, 421-423. https://doi.org/10.1017/S002246340001359X

Turmudi, E. (1995). Religion and Politics: A Study on Political Attitudes of Devout Muslims
and the Role of the Kyai in Contemporary Java. Asian Journal of Social Science, 23(2),
18-41. https://doi.org/10.1163/030382495X00105

Turmudi, E. (2007). Struggling for the Umma: Changing Leadership Roles of Kiai in Jombang,
East Java. https://doi.org/10.22459/5U.10.2006

Woodward, M. R. (1991). Islam in Java: Normative Piety and Mysticism in the Sultanate of
Yogyakarta. American Ethnologist. https://doi.org/10.1525/AE.1991.18.4.02A00310

Zamzami, M., Mahzumi, F., & A’la, A. (2022). Tarekat and Politics in Indonesia: Contested
Authority between Murshids in the Tarekat Qadiriyah wa Nagsyabandiyah in East Java.
Teosofi:  Jurnal = Tasawuf Dan  Pemikiran  Islam, 12(2), 187-208.
https://doi.org/10.15642 /teosofi.2022.12.2.187-208

629 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie



