
Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																							 	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
Halaman	:	635	-	642	

635	 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 

Kuasa	Jibril	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Salamullah	Eden	
Achmad	Yasin	

UIN	Antasari	Banjarmasin	
Email:	Yasinnahmad12201@gmail.com		

Informasi	 Abstract	
	
Volume	
Nomor	
Bulan	
Tahun	
E-ISSN	
	

	
:	3	
:	1	
:	Januari	
:	2026	
:	3062-9624	
	
	
	
	
	

	
This	 article	 examines	 Jamaah	 Salamullah,	 later	 known	 as	 the	 Eden	
Community,	 as	 a	 religious–spiritual	 phenomenon	 that	 occupies	 a	 hybrid	
position	 between	 traditional	 Sufi	 orders	 and	 contemporary	 spiritual	
movements.	The	movement	is	conceptualized	as	perennial–messianic	Sufism,	
a	form	of	spirituality	that	combines	perennialism—the	idea	that	all	religions	
ultimately	converge	upon	a	single	Divine	Reality—with	the	doctrine	of	 the	
regulation	 of	 the	 soul,	 which	 incorporates	 elements	 of	 reincarnation	 and	
ontological	evolution.	This	synthesis	provides	a	theological	foundation	for	the	
community’s	messianic	claims	while	positioning	mystical	experience	as	 the	
primary	 source	 of	 religious	 authority.	 From	a	 sociological	 perspective,	 the	
transformative	 vision	of	 Salamullah/Eden	 strongly	 appeals	 to	 segments	 of	
the	 urban	middle	 class	 seeking	 spiritual	 solutions	 to	 the	 crisis	 of	meaning	
brought	 about	 by	 modernity.	 In	 this	 sense,	 the	 Eden	 Community	 can	 be	
understood	as	a	local	New	Age–type	movement	that	forges	strong	member	
commitment	 through	 intensive	 rituals,	 shared	 sacred	 experiences,	 and	 the	
construction	of	 a	distinct	 collective	 identity	within	 the	 landscape	of	urban	
religiosity	in	Indonesia.	
	
Keyword:	 Salamullah;	 Eden	 Community;	 perennial	 Sufism;	 messianism;	
contemporary	spiritual	movements;	urban	Sufism;	New	Age.	

Abstrak	
Tulisan	 ini	membahas	 Jamaah	 Salamullah	 yang	 kemudian	 dikenal	 sebagai	 Komunitas	 Eden	 sebagai	
sebuah	 fenomena	 religius-spiritual	 yang	 menempati	 posisi	 hibrida	 antara	 sufisme	 tradisional	 dan	
gerakan	spiritual	kontemporer.	Gerakan	ini	dikategorikan	sebagai	sufisme	perenial-mesianistik,	yakni	
suatu	 bentuk	 spiritualitas	 yang	 memadukan	 perenialisme—pandangan	 bahwa	 seluruh	 agama	
bermuara	pada	satu	Hakikat	Ilahi—dengan	doktrin	regulasi	ruh	yang	mengandung	unsur	reinkarnasi	
dan	evolusi	ontologis.	Sintesis	ajaran	tersebut	memberikan	dasar	teologis	bagi	munculnya	klaim-klaim	
mesianik	 dalam	 komunitas,	 sekaligus	 menempatkan	 pengalaman	 mistik	 sebagai	 sumber	 legitimasi	
utama.	Dari	 perspektif	 sosiologis,	 visi	 transformatif	 Salamullah/Eden	memiliki	 daya	 tarik	 kuat	 bagi	
kelas	menengah	urban	yang	mengalami	krisis	makna	dalam	modernitas,	dengan	menawarkan	solusi	
spiritual	 yang	 bersifat	 praktis,	 emosional,	 dan	 kolektif.	 Dalam	 konteks	 ini,	 Komunitas	 Eden	 dapat	
dipahami	sebagai	embrio	New	Age	lokal	yang	membangun	keterikatan	anggota	melalui	ritual	intens,	
pengalaman	sakral	bersama,	serta	pembentukan	identitas	komunitas	yang	tegas	di	tengah	dinamika	
religiositas	perkotaan	Indonesia.	
	
Kata	 Kunci:	 Salamullah;	 Komunitas	 Eden;	 sufisme	 perenial;	 mesianisme;	 gerakan	 spiritual	
kontemporer;	sufisme	urban;	New	Age.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:Yasinnahmad12201@gmail.com


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

636	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

A. PENDAHULUAN	

Sufisme	perkotaan	kembali	menonjol	dalam	dua	puluh	tahun	terakhir,	tampil	baik	dalam	

bentuk	tarekat	yang	terlembagakan	maupun	perkumpulan	sufistik	non-tarekat	yang	bersifat	

pembelajaran	langsung.	Kebangkitan	ini	tidak	semata-mata	mengulang	praktik	tradisional,	ia	

juga	 menghasilkan	 ragam	 gerakan	 baru	 yang	 merespons	 kekeringan	 spiritual	 kaum	 urban	

dengan	formula	yang	lebih	“praktis”	dan	solutif	terhadap	kegelisahan	hidup	modern.	

Salah	 satu	 kasus	 yang	 mencolok	 ialah	 Jamaah	 Salamullah,	 yang	 kemudian	

mengidentifikasi	 dirinya	 sebagai	Komunitas	 Eden	 yang	menonjol	 karena	 klaim	pengalaman	

wahyu	dan	pengajaran	langsung	dari	malaikat	Jibril	serta	ritual-ritual	penyucian	yang	intens.	

Ahmad	 Syafi’i	 Mufid	 mendokumentasikan	 bagaimana	 kelompok	 ini	 bermula	 dari	 majelis	

sufistik	hingga	bertransformasi	menjadi	komunitas	dengan	identitas	religi-spiritual	yang	kuat:	

pengakuan	dosa,	penggundulan	dan	pembakaran	rambut	ubun-ubun	adalah	simbolik	sebagai	

tanda	“kelahiran	kembali”	menjadi	elemen	sentral	jalan	hidup	kaum	Eden.	Transformasi	nama	

dan	klaim	transendental	tersebut	juga	memicu	konflik	sosial	dan	intervensi	hukum,	sehingga	

menempatkan	 kelompok	 pada	 posisi	 tersisih	 sekaligus	 kontroversial	 dalam	 ruang	 lingkup	

keagamaan	Indonesia.	

Kajian	tentang	Lia	Eden	oleh	beberapa	peneliti	menempatkan	gerakan	ini	dalam	ranah	

new	spiritual	movement:	gerakan	yang	tidak	berambisi	menjadi	lembaga	dogmatis,	melainkan	

menekankan	transformasi	personal	sebagai	prasyarat	perubahan	sosial,	sekaligus	mengadopsi	

wacana	monisme,	reinkarnasi,	dan	pengalaman	mistik	yang	mengaburkan	batas	tradisi	agama	

formal.	Visi	transformatif	semacam	ini	sekaligus	menjelaskan	daya	tariknya	bagi	sebagian	kelas	

menengah	urban	yang	mencari	keseimbangan	dan	kedamaian.	

B. METODE	PENELITIAN	

Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif-deskriptif	 berbasis	 studi	 teks	 dan	

analisis	 konten	 terhadap	 artikel	 Ahmad	 Syafi’i	 Mufid.	 Sumber	 utama	 adalah	 bab/artikel	

tersebut	yang	memuat	data	lapangan	(wawancara,	transkrip	“sapaan”	Jibril,	catatan	observasi)	

dan	analisis	historis-kultural	tentang	sufisme	perkotaan	di	Jakarta.	

C.							HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

Pada	fase	pengamatan	awal	(akhir	1990-an	hingga	awal	2000-an)	kelompok	ini	dikenal	

sebagai	 Jamaah	 Salamullah.	 Kepemimpinan	 sentral	 berada	 pada	 sosok	 Lia	 Aminuddin	 (Lia	

Eden/Bunda),	dengan	tokoh	lain	seperti	Muhammad	Abdurrahman	(disebut	Imam	Mahdi	oleh	

pengikut)	 memegang	 peran	 penting	 dalam	 kepemimpinan	 spiritual	 komunitas.	 Dalam	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

637	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

praktiknya	otoritas	sehari-hari	memadukan	fungsi	manusiawi	pemimpin	dengan	posisi	ketika	

pemimpin	 tersebut	 berperan	 sebagai	 perantara	 wahyu	 (perwakilan	 Jibril),	 sehingga	

mekanisme	disiplin	dan	legitimasi	sering	diasosiasikan	langsung	kepada	pengajaran	malaikat	

tersebut.	

Ajaran-ajaran	 Jamaah	Salamullah	 ini	membentuk	kerangka	 teologis	yang	berbeda	dari	

praktik	Islam	normatif.	Kehidupan	ritual	komunitas	menggabungkan	praktik	ritual	nyanyian	

seperti	lagu	“Dunia	Jibril”,	teknik	meditasi,	dan	aktivitas	estetik	(merangkai	bunga).	Selain	itu	

terdapat	ritual	 fisik	yang	simbolis	dan	kontroversial	seperti	pemangkasan	atau	pembakaran	

ubun-ubun	sebagai	 tanda	penyucian	yang	dipahami	anggota	sebagai	 instruksi	 langsung	dari	

wahyu	Jibril.	

Pergeseran	identitas	dan	klaim	wahyu	komunitas	memicu	reaksi	publik	dan	institusional:	

kritik	 akademis,	 penolakan/pengecaman	 dari	 kalangan	 agama	 arus	 utama,	 tekanan	 sosial	

berupa	pengusiran/penolakan	lokal,	serta	berbagai	proses	hukum	yang	tercatat	dalam	arsip.	

Dampak	ini	menempatkan	Komunitas	Eden	pada	posisi	terpinggirkan	sekaligus	kontroversial.	

Pembahasan	

A. Salamullah	
Salamullah	(kemudian	dikenal	sebagai	Komunitas	Eden)	menempati	posisi	teoretis	dan	

praktis	 yang	 berada	 di	 perbatasan	 antara	 tarekat	 sufistik	 tradisional	 dan	 gerakan	 spiritual	

kontemporer,	suatu	hibrida	yang	saya	sebut	sufisme	perenial-mesianistik	(Sebuah	gerakan	atau	

pandangan	 spiritual	 yang	 memadukan	 pencarian	 mistis	 universal	 dengan	 harapan	 akan	

kedatangan	penyelamat).	Dari	sisi	doktrinnya,	kelompok	ini	menonjolkan	perenialisme	yaitu	

gagasan	bahwa	semua	agama	bermuara	pada	satu	Hakikat	Ilahi	yang	sama,	sehingga	simbol-

simbol	religius	berbeda-beda	tetapi	pada	dasarnya	sejalan	menuju	kesucian	bersama.	Dalam	

tulisan	 Ahmad	 Syafi’i	 Mufid,	 perenialisme	 Eden	 tertuang	 jelas	 sebagai	 pangkal	 ajaran	 yang	

menuntut	 “pandangan”	 terhadap	 penyimpangan	 sejarah	 agama	 dan	menyerukan	 persatuan	

antarkomunitas	beragama.1	

Perenialisme	 itu	 tidak	 berdiri	 sendiri;	 ia	 dipadukan	 dengan	 doktrin	 regulasi	 ruh,	

keyakinan	 tentang	 perguliran	 dan	 evolusi	 ruh	 yang	 merangkum	 unsur	 reinkarnasi	 dan	

mobilitas	ontologis	antar	wujud,	yang	memberi	dasar	 teologis	kepada	klaim-klaim	mesianik	

komunitas	(seperti	peran	Imam	Mahdi)	dan	sekaligus	menyediakan	narasi	teologis	bagi	misi	

 
1	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	(Jakarta:	Rajawali	Pers,	2008),	439.	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

638	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

“penyucian”	dunia.2	Kombinasi	perenialisme	dan	regulasi	ruh	membentuk	kerangka	keyakinan	

internal	yang	kuat:	pengalaman	batin	(kekasyafan)	dan	istilah	“sapaan	malaikat	Jibril”	menjadi	

bukti	otoritatif	yang	mengatasi	kebutuhan	legitimasi	eksternal	berbasis	komunitas.3	

Secara	sosiologis,	karakter	mesianistik	ini	memperkuat	daya	tarik	kelompok	di	kalangan	

kelas	 menengah	 urban	 yang	 mencari	 "solusi	 spiritual"	 atas	 kegersangan	 makna	 dalam	

kehidupan	modern.	 Penelitian	 tentang	Lia	Eden	menunjukkan	bagaimana	 visi	 transformatif	

gerakan	menyajikan	dirinya	sebagai	embrio	New	Age	lokal	yang	menawarkan	terapi	spiritual	

atas	 krisis	 modernitas,	 mendorong	 keterikatan	 emosional	 dan	 komitmen	 praktis	 anggota	

seperti	 ritual	penyucian,	pengakuan	dosa,	 reorganisasi	hidup	sehari-hari.4	Mekanisme	ritual	

dan	simbolik	ini	bukan	sekadar	ekspresi	metafisika,	mereka	berfungsi	sebagai	pembentukan	

identitas	kelompok,	mengikat	anggota	melalui	pengalaman	kolektif	yang	intens	dan	menandai	

batas	yang	tegas	terhadap	dunia	luar.	

Tetapi	 ketegangan	 antara	 legitimasi	 pengalaman	 mistik	 dan	 otoritas	 agama	 formal	

menjadi	 sumber	 konflik	 yang	 sistemik.	 Klaim-klaim	 wahyu	 yang	 tidak	 dapat	 diverifikasi	

menurut	kriteria	kelembagaan	menimbulkan	respons	normatif	(fatwa	dan	stigma),	sehingga	

gerakan	sekaligus	mengalami	marginasi	dan	kontroversi	publik.	Ketegangan	ini	mencerminkan	

masalah	epistemologis	besar	yakni	ketika	pengetahuan	 laduni	 (batin)	menempati	panggung	

publik,	institusi	religius	dan	masyarakat	umum	sering	merespons	dengan	mekanisme	kontrol	

sosial	demi	menjaga	ketertiban	normatif.5	

Secara	 ringkas,	 Salamullah/Eden	 adalah	 contoh	 bagaimana	 sufisme	 urban	 dapat	

bertransformasi	menjadi	 gerakan	 religi-spiritual	baru	melalui	 sintesis	perenialisme,	doktrin	

ruh,	praktik	ritual	intens,	dan	klaim	mesianik,	sebuah	fenomena	yang	menantang	batas	antara	

pengalaman	mistik	pribadi	dan	otoritas	agama	kolektif.	

B. Legitimasi:	Pengalaman	Mistik	melawan	Otoritas	Lembaga	
Inti	legitimasi	Komunitas	Salamullah/Eden	terletak	pada	klaim	bimbingan	langsung	dari	

malaikat	Jibril	melalui	Lia	Aminuddin.	Dalam	konstruksi	internal	kelompok,	pengalaman	mistik	

tersebut	diposisikan	sebagai	sumber	otoritas	tertinggi,	bahkan	melampaui	otoritas	teks	suci	

 
2	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	439-440.	
3	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	422-423.	
4	Mohammad	Takdir,	“New	Spiritual	Movement:	Menelisik	Visi	Transformatif	Komunitas	Lia	Eden”,	Jurnal	

Theologia,	Vol.	29,	No.	1,	2018,	16-17.	
5	Mohammad	Takdir,	“New	Spiritual	Movement:	Menelisik	Visi	Transformatif	Komunitas	Lia	Eden”,	Jurnal	

Theologia,	hlm.	14-15 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

639	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

dan	lembaga	keagamaan	formal.	Ahmad	Syafi’i	Mufid	mencatat	bahwa	“sapaan	Jibril”	dipahami	

sebagai	wahyu	kontemporer	yang	memberikan	instruksi	langsung	dalam	hal	ajaran,	ritual,	dan	

disiplin	 kehidupan	 komunitas.6	 Dengan	 demikian,	 legitimasi	 tidak	 dibangun	 melalui	 sanad	

keilmuan,	 baiat	 tarekat,	 atau	pengesahan	ulama,	melainkan	melalui	 pengalaman	batin	 yang	

diyakini	sebagai	pengetahuan	langsung	dari	alam	transenden	(ʿilm	ladunnī).	

Masalah	 muncul	 ketika	 klaim	 tersebut	 dibawa	 ke	 ruang	 publik.	 Dari	 sudut	 pandang	

institusi	 formal	 seperti	Majelis	 Ulama	 Indonesia	 (MUI),	 klaim	 komunikasi	 langsung	 dengan	

malaikat	 setelah	 kenabian	 dipandang	 bertentangan	 dengan	 doktrin	 khatm	 al-nubuwwah	

(penutupan	kenabian).	Oleh	karena	itu,	respons	yang	muncul	bersifat	normatif	dalam	bentuk	

fatwa	 kesesatan	 serta	 tuntutan	 hukum	 atas	 dugaan	 penodaan	 agama.7	 Dalam	 kerangka	

epistemologi	 hukum	 Islam,	 kebenaran	 klaim	 keagamaan	 harus	 dapat	 diverifikasi	 melalui	

sumber-sumber	yang	disepakati	(al-Qur’an,	hadis,	ijma’,	dan	qiyas),	bukan	melalui	pengalaman	

personal	yang	tidak	dapat	diuji	secara	pemahaman	bersama.	

Sebaliknya,	 bagi	 para	 pengikut	 Eden,	 pengalaman	 batin	 justru	 dianggap	 lebih	 otentik	

daripada	 otoritas	 kelembagaan.	 Pengetahuan	 tentang	 Tuhan,	 malaikat,	 dan	 tatanan	 kosmis	

diyakini	 diperoleh	 bukan	 melalui	 studi	 kitab,	 melainkan	 melalui	 penyucian	 diri,	 ritual	

pengakuan	dosa,	dan	sapaan	rohani	yang	intens.8	Di	sinilah	terjadi	benturan	tajam	antara	dua	

rezim	 kebenaran:	 epistemologi	 laduni	 yang	 berbasis	 pengalaman	 mistik	 dan	 epistemologi	

hukum-teologis	 formal	yang	berbasis	 teks	dan	 institusi.	Benturan	 ini	bukan	sekadar	konflik	

doktrin,	tetapi	juga	konflik	otoritas:	siapa	yang	berhak	menentukan	kebenaran	agama	di	ruang	

publik.	

Dengan	demikian,	konflik	antara	Salamullah/Eden	dan	lembaga	keagamaan	formal	bukan	

sekadar	soal	“benar	atau	sesat”,	melainkan	manifestasi	dari	ketegangan	mendasar	antara	dua	

corak	 produksi	 pengetahuan	 keagamaan	 yakni	 pengetahuan	 batin	 yang	 bersifat	 personal-

transendental	dan	pengetahuan	yang	diyakni	kelembagaan	yang	bersifat	normatif-kolektif.	

C. Ritual	penyucian	dan	pembentukan	komunitas	identitas	
Ritual	penyucian	dalam	Komunitas	Salamullah/“Kaum	Eden”	berfungsi	sebagai	alat	sosial	

yang	 secara	 bersamaan	 melakukan	 seleksi	 anggota,	 menghasilkan	 pengalaman	 sakral	 dan	

 
6	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	hlm.	424-425	
7	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	hlm.	426	
8	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	hlm.	435 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

640	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

menegaskan	 batas-batas	 identitas	 komunitas.	 Proses	 upacara	 menerimaan	 dimulai	 dengan	

pengakuan	 dosa	 terbuka	 di	 hadapan	 anggota,	 pengakuan	 yang	 rinci	 dan	 emosional	 diikuti	

pertobatan,	sumpah	ketundukan,	dan	tindakan	simbolik	pembersihan	seperti	mencukur	ubun-

ubun,	mengolesi	spiritus	pada	ubun-ubun,	lalu	pembakaran	ringan,	ini	dianggap	sebagai	“api	

suci”	yang	menandai	kelahiran	kembali	spiritual	pengikut.	Ritual	ini	dipahami	anggota	sebagai	

instruksi	 langsung	 dari	 Jibril	 dan	menjadi	momen	 transformatif	 yang	menandai	 pemisahan	

tegas	antara	“kehidupan	lama”	dan	“kehidupan	baru”	sebagai	penghuni	Eden.9	

Walaupun	Eden	mengajarkan	egalitarianisme	 “semua	hamba	sama	di	hadapan	Tuhan”	

tetapi	praktik	sosial	tetap	memelihara	hierarki	otoritatif.	Kepemimpinan	Lia	Eden	dan	posisi	

perantara	wahyu	(Imam	Mahdi)	tetap	menjadi	pusat	keputusan	dan	disiplin,	egalitarianisme	

lebih	berfungsi	sebagai	retorika	legitimasi	dan	perekat	solidaritas	daripada	penghapus	hirarki	

praktis.10	

Ritual-ritual	ini	juga	membawa	konsekuensi	eksternal	yakni	simbol-simbol	dan	praktik	

radikal	(pembakaran	ubun-ubun,	sumpah	mati	bila	ber-dosa)	yang	memicu	kecurigaan	publik	

hingga	 respons	 fatwa	 MUI,	 tekanan	 sosial,	 dan	 intervensi	 kepolisian	 yang	 pada	 gilirannya	

menyeleksi	ulang	komunitas,	menipiskan	jumlah	pengikut,	dan	menghasilkan	stigma	publik.11	

Dengan	demikian	ritual	penyucian	bukan	hanya	praktik	spiritual	individual,	melainkan	mesin	

pembentukan	identitas	kolektif	yang	sekaligus	menjadi	sumber	legitimasi	internal	dan	sumber	

konflik	eksternal.	

D. Implikasi	sosial-politik	dan	kemungkinan	masa	depan	gerakan	
Tekanan	 publik	 dan	 sanksi	 institusional	 telah	 membawa	 dampak	 signifikan	 terhadap	

posisi	 sosial-politik	 Komunitas	 Salamullah/Eden.	 Keputusan	 fatwa	 MUI	 yang	 menyatakan	

klaim	bimbingan	malaikat	Jibril	sebagai	sesat	dan	proses	hukum	terhadap	pimpinan	komunitas	

memunculkan	 stigma	 kuat	 yang	 mempersempit	 ruang	 gerak	 organisasi	 di	 ranah	 publik,	

efeknya	 bukan	 hanya	 legitimasi	 ideologis	 yang	 runtuh	 di	mata	mayoritas	 umat,	 tetapi	 pula	

penurunan	jumlah	anggota	dan	berkurangnya	dukungan	relasional	dari	lingkungan	sekitar.12	

Kasus	 hukum	 yang	menjerat	 pimpinan	 dan	 liputan	 publik	 yang	 intens	menyebabkan	 “efek	

 
9	Affaf	Mujahidah,	“Diskursus	Gerakan	Salamullah	Lia	Eden”,	Religio:	Jurnal	Studi	Agama-agama,	Vol.	8,	

No.	2,	2018,	261–263	
10	Arif	Subekti,	“Messianisme	dalam	gerakan	sosial-keagamaan	di	Indonesia”	Jurnal	JOIN,	Vol.	01,	No.	02,	

2021,	193-194	
11	Syahril	Siddik,	“Fatwa	of	Indonesian	Ulama	Council	on	the	God’s	Kingdom-Eden”,	ISTIQRO’	,	Vol.	16,	No.	

1,	2018,	268–271	
12	Syahril	Siddik,	“Fatwa	of	Indonesian	Ulama	Council	on	the	God’s	Kingdom-Eden”,	ISTIQRO’	275 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

641	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

penyusutan”,	 dokumentasi	 lapangan	 melaporkan	 penurunan	 anggota	 yang	 drastis	 sampai	

puluhan	orang	dan	pengurangan	aktivitas	publik	setelah	hukuman	berat	itu	dijatuhkan.13	

Namun	kondisi	rentan	ini	tidak	otomatis	berarti	kepunahan.	Studi	tentang	new	religious	

movements	 dan	 kajian	 khusus	 terhadap	 Eden	 menunjukkan	 bahwa	 struktur	 internal	 yang	

sering	berisi	 lulusan	universitas,	 profesional,	 dan	 jaringan	yang	 relatif	 teredukasi,	memberi	

basis	 sosial	 yang	 mampu	 mempertahankan	 kelangsungan	 praktik	 lewat	 mekanisme	 lain:	

jaringan	 informal,	 publikasi	 internal	 (buku,	 booklet,	 situs	 web),	 serta	 ritual	 privat	 yang	

dilanjutkan	di	lingkaran	kecil.14	

Masa	depan	gerakan	sangat	bergantung	pada	dua	hal	kunci.	Pertama,	negosiasi	legitimasi	

yaitu	 kemampuan	 komunitas	 untuk	 membuka	 dialog	 teologis	 dengan	 lembaga	 keagamaan	

dalam	membingkai	ajarannya	dalam	istilah	yang	kurang	konfrontatif	dapat	mengurangi	stigma	

dan	membuka	jalan	rekonsiliasi	sosial-institusional.15	Kedua,	resonansi	doktrinal	yaitu	apabila	

ajaran	seperti	regulasi	ruh	atau	perenialisme	menemukan	resonansi	yang	lebih	luas	misalnya	

melalui	 wacana	 pluralisme	 spiritual	 atau	 praktik	 penyembuhan	 psikologis,	 gerakan	 dapat	

mempertahankan	relevansi	meski	dalam	bentuk	yang	lebih	kecil	dan	terdesentralisasi.16	

Secara	 politik,	 gerakan	 yang	 terus	 mengalami	 marginalisasi	 cenderung	 mengkerucut	

menjadi	komunitas	tertutup	yang	berfokus	pada	reproduksi	internal;	sebaliknya,	bila	mampu	

menegosiasikan	 batasan	 seperti	 melembagakan	 praktik	 yang	 dipandang	 aman	 publik	 dan	

membuka	dialog,	 ada	 kemungkinan	bertahan	 sebagai	 bagian	 cabang	 religiositas	 urban	 atau	

bergerak	ke	arah	organisasi	sipil-spiritual.	

D. KESIMPULAN	

Berdasarkan	pembahasan	di	atas,	Salamullah/Komunitas	Eden	dapat	dipahami	sebagai	

bentuk	 hibrida	 antara	 sufisme	 urban	 dan	 gerakan	 spiritual	 kontemporer	 yang	memadukan	

perenialisme,	 doktrin	 regulasi	 ruh,	 praktik	 ritual	 intens,	 serta	 klaim	 mesianik.	 Sintesis	 ini	

membentuk	kerangka	teologis	dan	sosiologis	yang	khas,	di	mana	pengalaman	mistik	dan	klaim	

bimbingan	 langsung	 dari	 malaikat	 Jibril	 menjadi	 sumber	 legitimasi	 utama.	 Dalam	 konteks	

masyarakat	 perkotaan	 yang	mengalami	 kegersangan	makna,	 gerakan	 ini	menawarkan	 jalan	

 
13	Ahmad	Syafi’i	Mufid,	“Kuasa	Jibril:	dari	Sufisme	Perenial	Salamullah	hingga	Spiritualisme	Eden”,	dalam	

Urban	Sufism,	hlm.	437	
14	 Mohammad	 Takdir,	 New	 Spiritual	 Movement:	 Menelisik	 Visi	 Transformatif	 Komunitas	 Lia	 Eden,	

pembahasan	demografis	dan	daya	tahan	jaringan,	hlm.	5–6.	
15	Arif	Subekti,	“Messianisme	dalam	gerakan	sosial-keagamaan	di	Indonesia”	193–203	
16	 M.	 Misbah,	 “Fenomena	 Urban	 Spiritualitas:	 Solusi	 Atas	 Kegersangan	 Spiritual	 Masyarakat	 Kota”	

Komunika,	Vol.	5,	No.1,	2011,	141-142 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

642	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

transformasi	personal	yang	terasa	solutif	dan	emosional,	sehingga	memiliki	daya	tarik	khusus	

bagi	sebagian	kelas	menengah	urban	yang	mencari	pengalaman	spiritual	di	luar	batas	agama	

formal.	

Namun,	 penempatan	 pengalaman	 mistik	 sebagai	 otoritas	 tertinggi	 juga	 memicu	

ketegangan	serius	dengan	lembaga	keagamaan	arus	utama	dan	ruang	publik.	Benturan	antara	

epistemologi	 laduni	 yang	 bersifat	 personal-transendental	 dan	 epistemologi	 normatif	

kelembagaan	 melahirkan	 stigma,	 marginalisasi,	 serta	 intervensi	 hukum	 yang	 membatasi	

keberlangsungan	 gerakan.	 Dengan	 demikian,	 kasus	 Salamullah/Eden	 bukan	 sekadar	 isu	

kesesatan	 teologis,	 melainkan	 mencerminkan	 problem	 yang	 lebih	 luas	 tentang	 otoritas,	

legitimasi,	 dan	 produksi	 pengetahuan	 keagamaan	 dalam	 masyarakat	 modern,	 sekaligus	

menandai	dinamika	kompleks	antara	spiritualitas	 individual	dan	 tatanan	religius	kolektif	di	

Indonesia.	

E. DAFTAR	PUSTAKA	

Ahmad	 Syafi’i	 Mufid,	 “Kuasa	 Jibril:	 dari	 Sufisme	 Perenial	 Salamullah	 hingga	 Spiritualisme	

Eden”,	dalam	Urban	Sufism,	(Jakarta:	Rajawali	Pers,	2008),	

Affaf	Mujahidah,	“Diskursus	Gerakan	Salamullah	Lia	Eden”,	Religio:	Jurnal	Studi	Agama-agama,	

Vol.	8,	No.	2,	2018,		

Arif	Subekti,	“Messianisme	dalam	gerakan	sosial-keagamaan	di	Indonesia”	Jurnal	JOIN,	Vol.	01,	

No.	02,	2021,		

Mohammad	 Takdir,	 “New	 Spiritual	 Movement:	 Menelisik	 Visi	 Transformatif	 Komunitas	 Lia	

Eden”,	Jurnal	Theologia,		

Syahril	Siddik,	“Fatwa	of	Indonesian	Ulama	Council	on	the	God’s	Kingdom-Eden”,	ISTIQRO’		

M.	Misbah,	“Fenomena	Urban	Spiritualitas:	Solusi	Atas	Kegersangan	Spiritual	Masyarakat	Kota”	

Komunika,	Vol.	5,	No.1,	2011,	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

