Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
Halaman: 635 - 642

Kuasa Jibril dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Salamullah Eden
Achmad Yasin
UIN Antasari Banjarmasin

Email: Yasinnahmad12201@gmail.com

Informasi Abstract

Volume :3 This article examines Jamaah Salamullah, later known as the Eden

Community, as a religious-spiritual phenomenon that occupies a hybrid

position between traditional Sufi orders and contemporary spiritual

movements. The movement is conceptualized as perennial-messianic Sufism,

a form of spirituality that combines perennialism—the idea that all religions

E-ISSN :3062-9624 ultimately converge upon a single Divine Reality—with the doctrine of the
regulation of the soul, which incorporates elements of reincarnation and
ontological evolution. This synthesis provides a theological foundation for the
community’s messianic claims while positioning mystical experience as the
primary source of religious authority. From a sociological perspective, the
transformative vision of Salamullah/Eden strongly appeals to segments of
the urban middle class seeking spiritual solutions to the crisis of meaning
brought about by modernity. In this sense, the Eden Community can be
understood as a local New Age-type movement that forges strong member
commitment through intensive rituals, shared sacred experiences, and the
construction of a distinct collective identity within the landscape of urban
religiosity in Indonesia.

Nomor :1
Bulan : Januari
Tahun :2026

Keyword: Salamullah; Eden Community; perennial Sufism; messianism;
contemporary spiritual movements; urban Sufism; New Age.

Abstrak

Tulisan ini membahas Jamaah Salamullah yang kemudian dikenal sebagai Komunitas Eden sebagai
sebuah fenomena religius-spiritual yang menempati posisi hibrida antara sufisme tradisional dan
gerakan spiritual kontemporer. Gerakan ini dikategorikan sebagai sufisme perenial-mesianistik, yakni
suatu bentuk spiritualitas yang memadukan perenialisme—pandangan bahwa seluruh agama
bermuara pada satu Hakikat llahi—dengan doktrin regulasi ruh yang mengandung unsur reinkarnasi
dan evolusi ontologis. Sintesis ajaran tersebut memberikan dasar teologis bagi munculnya klaim-klaim
mesianik dalam komunitas, sekaligus menempatkan pengalaman mistik sebagai sumber legitimasi
utama. Dari perspektif sosiologis, visi transformatif Salamullah/Eden memiliki daya tarik kuat bagi
kelas menengah urban yang mengalami krisis makna dalam modernitas, dengan menawarkan solusi
spiritual yang bersifat praktis, emosional, dan kolektif. Dalam konteks ini, Komunitas Eden dapat
dipahami sebagai embrio New Age lokal yang membangun keterikatan anggota melalui ritual intens,
pengalaman sakral bersama, serta pembentukan identitas komunitas yang tegas di tengah dinamika
religiositas perkotaan Indonesia.

Kata Kunci: Salamullah; Komunitas Eden; sufisme perenial; mesianisme; gerakan spiritual
kontemporer; sufisme urban; New Age.

635 Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:Yasinnahmad12201@gmail.com

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

A. PENDAHULUAN

Sufisme perkotaan kembali menonjol dalam dua puluh tahun terakhir, tampil baik dalam
bentuk tarekat yang terlembagakan maupun perkumpulan sufistik non-tarekat yang bersifat
pembelajaran langsung. Kebangkitan ini tidak semata-mata mengulang praktik tradisional, ia
juga menghasilkan ragam gerakan baru yang merespons kekeringan spiritual kaum urban
dengan formula yang lebih “praktis” dan solutif terhadap kegelisahan hidup modern.

Salah satu kasus yang mencolok ialah Jamaah Salamullah, yang kemudian
mengidentifikasi dirinya sebagai Komunitas Eden yang menonjol karena klaim pengalaman
wahyu dan pengajaran langsung dari malaikat Jibril serta ritual-ritual penyucian yang intens.
Ahmad Syafi'i Mufid mendokumentasikan bagaimana kelompok ini bermula dari majelis
sufistik hingga bertransformasi menjadi komunitas dengan identitas religi-spiritual yang kuat:
pengakuan dosa, penggundulan dan pembakaran rambut ubun-ubun adalah simbolik sebagai
tanda “kelahiran kembali” menjadi elemen sentral jalan hidup kaum Eden. Transformasi nama
dan klaim transendental tersebut juga memicu konflik sosial dan intervensi hukum, sehingga
menempatkan kelompok pada posisi tersisih sekaligus kontroversial dalam ruang lingkup
keagamaan Indonesia.

Kajian tentang Lia Eden oleh beberapa peneliti menempatkan gerakan ini dalam ranah
new spiritual movement: gerakan yang tidak berambisi menjadi lembaga dogmatis, melainkan
menekankan transformasi personal sebagai prasyarat perubahan sosial, sekaligus mengadopsi
wacana monisme, reinkarnasi, dan pengalaman mistik yang mengaburkan batas tradisi agama
formal. Visi transformatif semacam ini sekaligus menjelaskan daya tariknya bagi sebagian kelas

menengah urban yang mencari keseimbangan dan kedamaian.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis studi teks dan
analisis konten terhadap artikel Ahmad Syafi'i Mufid. Sumber utama adalah bab/artikel
tersebut yang memuat data lapangan (wawancara, transkrip “sapaan” Jibril, catatan observasi)

dan analisis historis-kultural tentang sufisme perkotaan di Jakarta.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Pada fase pengamatan awal (akhir 1990-an hingga awal 2000-an) kelompok ini dikenal
sebagai Jamaah Salamullah. Kepemimpinan sentral berada pada sosok Lia Aminuddin (Lia
Eden/Bunda), dengan tokoh lain seperti Muhammad Abdurrahman (disebut Imam Mahdi oleh

pengikut) memegang peran penting dalam kepemimpinan spiritual komunitas. Dalam

636 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

praktiknya otoritas sehari-hari memadukan fungsi manusiawi pemimpin dengan posisi ketika
pemimpin tersebut berperan sebagai perantara wahyu (perwakilan Jibril), sehingga
mekanisme disiplin dan legitimasi sering diasosiasikan langsung kepada pengajaran malaikat
tersebut.

Ajaran-ajaran Jamaah Salamullah ini membentuk kerangka teologis yang berbeda dari
praktik Islam normatif. Kehidupan ritual komunitas menggabungkan praktik ritual nyanyian
seperti lagu “Dunia Jibril”, teknik meditasi, dan aktivitas estetik (merangkai bunga). Selain itu
terdapat ritual fisik yang simbolis dan kontroversial seperti pemangkasan atau pembakaran
ubun-ubun sebagai tanda penyucian yang dipahami anggota sebagai instruksi langsung dari
wahyu Jibril.

Pergeseran identitas dan klaim wahyu komunitas memicu reaksi publik dan institusional:
kritik akademis, penolakan/pengecaman dari kalangan agama arus utama, tekanan sosial
berupa pengusiran/penolakan lokal, serta berbagai proses hukum yang tercatat dalam arsip.
Dampak ini menempatkan Komunitas Eden pada posisi terpinggirkan sekaligus kontroversial.
Pembahasan

A. Salamullah

Salamullah (kemudian dikenal sebagai Komunitas Eden) menempati posisi teoretis dan
praktis yang berada di perbatasan antara tarekat sufistik tradisional dan gerakan spiritual
kontemporer, suatu hibrida yang saya sebut sufisme perenial-mesianistik (Sebuah gerakan atau
pandangan spiritual yang memadukan pencarian mistis universal dengan harapan akan
kedatangan penyelamat). Dari sisi doktrinnya, kelompok ini menonjolkan perenialisme yaitu
gagasan bahwa semua agama bermuara pada satu Hakikat Ilahi yang sama, sehingga simbol-
simbol religius berbeda-beda tetapi pada dasarnya sejalan menuju kesucian bersama. Dalam
tulisan Ahmad Syafi’i Mufid, perenialisme Eden tertuang jelas sebagai pangkal ajaran yang
menuntut “pandangan” terhadap penyimpangan sejarah agama dan menyerukan persatuan
antarkomunitas beragama.l

Perenialisme itu tidak berdiri sendiri; ia dipadukan dengan doktrin regulasi ruh,
keyakinan tentang perguliran dan evolusi ruh yang merangkum unsur reinkarnasi dan
mobilitas ontologis antar wujud, yang memberi dasar teologis kepada klaim-klaim mesianik

komunitas (seperti peran Imam Mahdi) dan sekaligus menyediakan narasi teologis bagi misi

1 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008), 439.

637 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

“penyucian” dunia.2 Kombinasi perenialisme dan regulasi ruh membentuk kerangka keyakinan
internal yang kuat: pengalaman batin (kekasyafan) dan istilah “sapaan malaikat Jibril” menjadi
bukti otoritatif yang mengatasi kebutuhan legitimasi eksternal berbasis komunitas.3

Secara sosiologis, karakter mesianistik ini memperkuat daya tarik kelompok di kalangan
kelas menengah urban yang mencari "solusi spiritual” atas kegersangan makna dalam
kehidupan modern. Penelitian tentang Lia Eden menunjukkan bagaimana visi transformatif
gerakan menyajikan dirinya sebagai embrio New Age lokal yang menawarkan terapi spiritual
atas krisis modernitas, mendorong keterikatan emosional dan komitmen praktis anggota
seperti ritual penyucian, pengakuan dosa, reorganisasi hidup sehari-hari.# Mekanisme ritual
dan simbolik ini bukan sekadar ekspresi metafisika, mereka berfungsi sebagai pembentukan
identitas kelompok, mengikat anggota melalui pengalaman kolektif yang intens dan menandai
batas yang tegas terhadap dunia luar.

Tetapi ketegangan antara legitimasi pengalaman mistik dan otoritas agama formal
menjadi sumber konflik yang sistemik. Klaim-klaim wahyu yang tidak dapat diverifikasi
menurut kriteria kelembagaan menimbulkan respons normatif (fatwa dan stigma), sehingga
gerakan sekaligus mengalami marginasi dan kontroversi publik. Ketegangan ini mencerminkan
masalah epistemologis besar yakni ketika pengetahuan laduni (batin) menempati panggung
publik, institusi religius dan masyarakat umum sering merespons dengan mekanisme kontrol
sosial demi menjaga ketertiban normatif.>

Secara ringkas, Salamullah/Eden adalah contoh bagaimana sufisme urban dapat
bertransformasi menjadi gerakan religi-spiritual baru melalui sintesis perenialisme, doktrin
ruh, praktik ritual intens, dan klaim mesianik, sebuah fenomena yang menantang batas antara
pengalaman mistik pribadi dan otoritas agama kolektif.

B. Legitimasi: Pengalaman Mistik melawan Otoritas Lembaga

Inti legitimasi Komunitas Salamullah/Eden terletak pada klaim bimbingan langsung dari

malaikat Jibril melalui Lia Aminuddin. Dalam konstruksi internal kelompok, pengalaman mistik

tersebut diposisikan sebagai sumber otoritas tertinggi, bahkan melampaui otoritas teks suci

2 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, 439-440.

3 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, 422-423.

4+ Mohammad Takdir, “New Spiritual Movement: Menelisik Visi Transformatif Komunitas Lia Eden”, Jurnal
Theologia, Vol. 29, No. 1, 2018, 16-17.

5 Mohammad Takdir, “New Spiritual Movement: Menelisik Visi Transformatif Komunitas Lia Eden”, Jurnal
Theologia, hlm. 14-15

638 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

dan lembaga keagamaan formal. Ahmad Syafi'i Mufid mencatat bahwa “sapaan Jibril” dipahami
sebagai wahyu kontemporer yang memberikan instruksi langsung dalam hal ajaran, ritual, dan
disiplin kehidupan komunitas. Dengan demikian, legitimasi tidak dibangun melalui sanad
keilmuan, baiat tarekat, atau pengesahan ulama, melainkan melalui pengalaman batin yang
diyakini sebagai pengetahuan langsung dari alam transenden (ilm ladunni).

Masalah muncul ketika klaim tersebut dibawa ke ruang publik. Dari sudut pandang
institusi formal seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), klaim komunikasi langsung dengan
malaikat setelah kenabian dipandang bertentangan dengan doktrin khatm al-nubuwwah
(penutupan kenabian). Oleh karena itu, respons yang muncul bersifat normatif dalam bentuk
fatwa kesesatan serta tuntutan hukum atas dugaan penodaan agama.” Dalam kerangka
epistemologi hukum Islam, kebenaran klaim keagamaan harus dapat diverifikasi melalui
sumber-sumber yang disepakati (al-Qur’an, hadis, ijma’, dan giyas), bukan melalui pengalaman
personal yang tidak dapat diuji secara pemahaman bersama.

Sebaliknya, bagi para pengikut Eden, pengalaman batin justru dianggap lebih otentik
daripada otoritas kelembagaan. Pengetahuan tentang Tuhan, malaikat, dan tatanan kosmis
diyakini diperoleh bukan melalui studi kitab, melainkan melalui penyucian diri, ritual
pengakuan dosa, dan sapaan rohani yang intens.? Di sinilah terjadi benturan tajam antara dua
rezim kebenaran: epistemologi laduni yang berbasis pengalaman mistik dan epistemologi
hukum-teologis formal yang berbasis teks dan institusi. Benturan ini bukan sekadar konflik
doktrin, tetapi juga konflik otoritas: siapa yang berhak menentukan kebenaran agama di ruang
publik.

Dengan demikian, konflik antara Salamullah/Eden dan lembaga keagamaan formal bukan
sekadar soal “benar atau sesat”, melainkan manifestasi dari ketegangan mendasar antara dua
corak produksi pengetahuan keagamaan yakni pengetahuan batin yang bersifat personal-
transendental dan pengetahuan yang diyakni kelembagaan yang bersifat normatif-kolektif.

C. Ritual penyucian dan pembentukan komunitas identitas
Ritual penyucian dalam Komunitas Salamullah/“Kaum Eden” berfungsi sebagai alat sosial

yang secara bersamaan melakukan seleksi anggota, menghasilkan pengalaman sakral dan

6 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, hlm. 424-425

7 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, hlm. 426

8 Ahmad Syafi’i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, hlm. 435

639 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

menegaskan batas-batas identitas komunitas. Proses upacara menerimaan dimulai dengan
pengakuan dosa terbuka di hadapan anggota, pengakuan yang rinci dan emosional diikuti
pertobatan, sumpah ketundukan, dan tindakan simbolik pembersihan seperti mencukur ubun-
ubun, mengolesi spiritus pada ubun-ubun, lalu pembakaran ringan, ini dianggap sebagai “api
suci” yang menandai kelahiran kembali spiritual pengikut. Ritual ini dipahami anggota sebagai
instruksi langsung dari Jibril dan menjadi momen transformatif yang menandai pemisahan
tegas antara “kehidupan lama” dan “kehidupan baru” sebagai penghuni Eden.®

Walaupun Eden mengajarkan egalitarianisme “semua hamba sama di hadapan Tuhan”
tetapi praktik sosial tetap memelihara hierarki otoritatif. Kepemimpinan Lia Eden dan posisi
perantara wahyu (Imam Mahdi) tetap menjadi pusat keputusan dan disiplin, egalitarianisme
lebih berfungsi sebagai retorika legitimasi dan perekat solidaritas daripada penghapus hirarki
praktis.10

Ritual-ritual ini juga membawa konsekuensi eksternal yakni simbol-simbol dan praktik
radikal (pembakaran ubun-ubun, sumpah mati bila ber-dosa) yang memicu kecurigaan publik
hingga respons fatwa MUI, tekanan sosial, dan intervensi kepolisian yang pada gilirannya
menyeleksi ulang komunitas, menipiskan jumlah pengikut, dan menghasilkan stigma publik.11
Dengan demikian ritual penyucian bukan hanya praktik spiritual individual, melainkan mesin
pembentukan identitas kolektif yang sekaligus menjadi sumber legitimasi internal dan sumber
konflik eksternal.

D. Implikasi sosial-politik dan kemungkinan masa depan gerakan

Tekanan publik dan sanksi institusional telah membawa dampak signifikan terhadap
posisi sosial-politik Komunitas Salamullah/Eden. Keputusan fatwa MUI yang menyatakan
klaim bimbingan malaikat Jibril sebagai sesat dan proses hukum terhadap pimpinan komunitas
memunculkan stigma kuat yang mempersempit ruang gerak organisasi di ranah publik,
efeknya bukan hanya legitimasi ideologis yang runtuh di mata mayoritas umat, tetapi pula
penurunan jumlah anggota dan berkurangnya dukungan relasional dari lingkungan sekitar.12

Kasus hukum yang menjerat pimpinan dan liputan publik yang intens menyebabkan “efek

9 Affaf Mujahidah, “Diskursus Gerakan Salamullah Lia Eden”, Religio: Jurnal Studi Agama-agama, Vol. 8,
No. 2,2018,261-263

10 Arif Subekti, “Messianisme dalam gerakan sosial-keagamaan di Indonesia” Jurnal JOIN, Vol. 01, No. 02,
2021, 193-194

11 Syahril Siddik, “Fatwa of Indonesian Ulama Council on the God’s Kingdom-Eden”, ISTIQRO’, Vol. 16, No.
1,2018,268-271

12 Syahril Siddik, “Fatwa of Indonesian Ulama Council on the God’s Kingdom-Eden”, ISTIQRO’ 275

640 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

penyusutan”, dokumentasi lapangan melaporkan penurunan anggota yang drastis sampai
puluhan orang dan pengurangan aktivitas publik setelah hukuman berat itu dijatuhkan.13

Namun kondisi rentan ini tidak otomatis berarti kepunahan. Studi tentang new religious
movements dan kajian khusus terhadap Eden menunjukkan bahwa struktur internal yang
sering berisi lulusan universitas, profesional, dan jaringan yang relatif teredukasi, memberi
basis sosial yang mampu mempertahankan kelangsungan praktik lewat mekanisme lain:
jaringan informal, publikasi internal (buku, booklet, situs web), serta ritual privat yang
dilanjutkan di lingkaran kecil .14

Masa depan gerakan sangat bergantung pada dua hal kunci. Pertama, negosiasi legitimasi
yaitu kemampuan komunitas untuk membuka dialog teologis dengan lembaga keagamaan
dalam membingkai ajarannya dalam istilah yang kurang konfrontatif dapat mengurangi stigma
dan membuka jalan rekonsiliasi sosial-institusional.l> Kedua, resonansi doktrinal yaitu apabila
ajaran seperti regulasi ruh atau perenialisme menemukan resonansi yang lebih luas misalnya
melalui wacana pluralisme spiritual atau praktik penyembuhan psikologis, gerakan dapat
mempertahankan relevansi meski dalam bentuk yang lebih kecil dan terdesentralisasi.1®

Secara politik, gerakan yang terus mengalami marginalisasi cenderung mengkerucut
menjadi komunitas tertutup yang berfokus pada reproduksi internal; sebaliknya, bila mampu
menegosiasikan batasan seperti melembagakan praktik yang dipandang aman publik dan
membuka dialog, ada kemungkinan bertahan sebagai bagian cabang religiositas urban atau

bergerak ke arah organisasi sipil-spiritual.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan di atas, Salamullah/Komunitas Eden dapat dipahami sebagai
bentuk hibrida antara sufisme urban dan gerakan spiritual kontemporer yang memadukan
perenialisme, doktrin regulasi ruh, praktik ritual intens, serta klaim mesianik. Sintesis ini
membentuk kerangka teologis dan sosiologis yang khas, di mana pengalaman mistik dan klaim
bimbingan langsung dari malaikat Jibril menjadi sumber legitimasi utama. Dalam konteks

masyarakat perkotaan yang mengalami kegersangan makna, gerakan ini menawarkan jalan

13 Ahmad Syafi’'i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme Eden”, dalam
Urban Sufism, hlm. 437

14 Mohammad Takdir, New Spiritual Movement: Menelisik Visi Transformatif Komunitas Lia Eden,
pembahasan demografis dan daya tahan jaringan, hlm. 5-6.

15 Arif Subekti, “Messianisme dalam gerakan sosial-keagamaan di Indonesia” 193-203

16 M. Misbah, “Fenomena Urban Spiritualitas: Solusi Atas Kegersangan Spiritual Masyarakat Kota”
Komunika, Vol. 5, No.1, 2011, 141-142

641 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

transformasi personal yang terasa solutif dan emosional, sehingga memiliki daya tarik khusus
bagi sebagian kelas menengah urban yang mencari pengalaman spiritual di luar batas agama
formal.

Namun, penempatan pengalaman mistik sebagai otoritas tertinggi juga memicu
ketegangan serius dengan lembaga keagamaan arus utama dan ruang publik. Benturan antara
epistemologi laduni yang bersifat personal-transendental dan epistemologi normatif
kelembagaan melahirkan stigma, marginalisasi, serta intervensi hukum yang membatasi
keberlangsungan gerakan. Dengan demikian, kasus Salamullah/Eden bukan sekadar isu
kesesatan teologis, melainkan mencerminkan problem yang lebih luas tentang otoritas,
legitimasi, dan produksi pengetahuan keagamaan dalam masyarakat modern, sekaligus
menandai dinamika kompleks antara spiritualitas individual dan tatanan religius kolektif di

Indonesia.

E. DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Syafi’'i Mufid, “Kuasa Jibril: dari Sufisme Perenial Salamullah hingga Spiritualisme
Eden”, dalam Urban Sufism, (Jakarta: Rajawali Pers, 2008),

Affaf Mujahidah, “Diskursus Gerakan Salamullah Lia Eden”, Religio: Jurnal Studi Agama-agama,
Vol. 8, No. 2,2018,

Arif Subekti, “Messianisme dalam gerakan sosial-keagamaan di Indonesia” Jurnal JOIN, Vol. 01,
No. 02,2021,

Mohammad Takdir, “New Spiritual Movement: Menelisik Visi Transformatif Komunitas Lia
Eden”, Jurnal Theologia,

Syahril Siddik, “Fatwa of Indonesian Ulama Council on the God’s Kingdom-Eden”, ISTIQRO’

M. Misbah, “Fenomena Urban Spiritualitas: Solusi Atas Kegersangan Spiritual Masyarakat Kota”

Komunika, Vol. 5, No.1, 2011,

642 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

