Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
Halaman: 650 - 664

Informasi

Volume
Nomor
Bulan
Tahun
E-ISSN

650

MURID-MURID YANG INTIM DI DUNIA MODERN
(TERCIPTANYA PERSAHABATAN TRANSLOKAL DI KALANGAN SUFI

13

01

: Januari

: 2026
:3062-9624

ASIA SELATAN DI INGGRIS)

Muhammad Syuhrawardit
Pascasarjana UIN Antasari Banjarmasin!

Email: muhammadsuhrawardi333@gmail.com!?
Abstract

This chapter discusses the emergence of translocal friendships and elective
affinities among South Pakistani Sufi migrants in the UK, which explicitly
challenge the dichotomy of modernity versus pre-modernity and the
assumption that social cohesion in the diaspora is merely a continuation of
pre-migration ties (such as kinship or brotherhood). Through ethnographic
case studies of several Sufi groups, including the innovative, female-led
Azamiyah Order (Baji Saeeda) and the esoteric group of Sheikh Abidi, it is
shown that urban Sufism has succeeded in creating space for new forms of
social intimacy in modern urban environments that transcend kinship, ethnic,
and territorial boundaries. These Sufi groups are characterized by extensive
translocality, bound within transnational networks connecting the UK and
Pakistan, resembling regional cults with sacred centers and widespread
branches. Socially, they facilitate legitimate cross-gender intimacy (in some
groups) and female leadership, as well as forming semi-familial affiliations
among followers. This intimacy arises not only with spiritual guardians or
guides (mursyid), but also among fellow followers, who are often described as
family. Spiritual and intellectual practices also show significant hybridity,
combining traditional Sufi rituals (zikir) with modern scientific discourse
(such as color theory and spiritual energy), or numerical manipulation of the
Qur'an (Jafr) using computer technology. Overall, Sufism in Britain serves to
encourage transcendent experiences, provide ethical and transcendent life
goals, and create adaptive and inclusive spiritual communities in modern
urban environments.

Keywords: Urban Sufism, Elective Affinities, Translocality, Pakistani
Diaspora, Spiritual Communities, Religious Hybridity, Women's Leadership

Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:muhammadsuhrawardi333@gmail.com1

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Abstrak

Bab ini membahas munculnya persahabatan translokal dan hubungan intim yang bersifat pilihan
(elective affinities) di kalangan Sufi migran Pakistan Selatan di Inggris, yang secara eksplisit
menentang dikotomi modernitas pra-modernitas serta asumsi bahwa kelekatan sosial dalam
diaspora hanyalah kelangsungan ikatan pra-migrasi (seperti ikatan kekerabatan atau biradari).
Melalui studi kasus etnografis atas beberapa kelompok Sufi, termasuk Tarekat Azamiyah yang
inovatif dan dipimpin oleh perempuan (Baji Saeeda) serta kelompok esoteris Syaikh Abidi,
ditunjukkan bahwa Sufisme urban telah berhasil menciptakan ruang bagi bentuk-bentuk keakraban
sosial baru di tengah lingkungan perkotaan modern, yang melampaui batasan kekerabatan, etnis,
dan teritorial. Kelompok-kelompok Sufi ini ditandai oleh translokalitas yang luas, terikat dalam
jaringan transnasional yang menghubungkan Inggris dan Pakistan, menyerupai kultus regional
dengan pusat sakral dan cabang-cabang yang meluas. Secara sosial, mereka memfasilitasi
keakraban lintas-gender yang sah (dalam beberapa kelompok) dan kepemimpinan perempuan, serta
membentuk afiliasi semi-kekeluargaan di kalangan pengikut. Keakraban ini timbul bukan hanya
dengan wali atau pembimbing spiritual (mursyid), tetapi juga di kalangan sesama pengikut, yang
sering digambarkan seperti keluarga. Praktik spiritual dan intelektual juga menunjukkan hibriditas
yang signifikan, menggabungkan ritual sufi tradisional (zikir) dengan wacana ilmiah modern
(seperti teori warna dan energi spiritual), atau manipulasi numerik Al-Qur'an (Jafr) menggunakan
teknologi komputer. Secara keseluruhan, Sufisme di Inggris berfungsi untuk mendorong
pengalaman transenden, memberikan tujuan hidup yang etis dan transenden, dan menciptakan
komunitas rohani yang adaptif dan inklusif di lingkungan urban modern.

Kata Kunci: Sufisme Urban, Hubungan Intim Pilihan, Translokalitas, Diaspora Pakistan,
Komunitas Spiritual, Hibriditas Agama, Kepemimpinan Perempuan

A. PENDAHULUAN

Pemikiran sosiologis klasik seringkali menempatkan modernitas dalam oposisi biner
dengan tradisi, ditandai oleh pergeseran radikal dari ikatan komunal yang erat (Gemeinschaft)
menuju asosiasi impersonal (Gesellschaft). Asumsi ini menyiratkan bahwa tatanan modern
yang didominasi oleh rasionalitas birokratis dan individualisme akan mengikis bentuk-bentuk
hubungan intim dan keakraban tatap muka yang didasarkan pada ikatan nenek moyang atau
kekerabatan. Namun, realitas empiris, terutama dalam konteks diaspora dan migrasi,
menunjukkan adanya kompleksitas yang jauh melampaui dikotomi tersebut. Justru di tengah
masyarakat urban dan transnasional, muncul kembali kebutuhan mendesak akan spiritualitas

dan komunalitas yang mendalam, yang sering diwujudkan melalui fenomena keagamaan baru.!

Sufisme, yang secara historis erat kaitannya dengan tradisi pedesaan, kini mengalami

revitalisasi signifikan di pusat-pusat perkotaan global, termasuk di negara-negara Barat, yang

! Azyumardi Azra, ‘Sufisme Dan Modernitas’, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008
<https://www.uinjkt.ac.id/index.php/id/sufisme-dan-modernitas>.

651 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

dikenal sebagai Sufisme Urban.? Fenomena ini tidak hanya terjadi di Indonesia, di mana
Sufisme menjadi alternatif spiritual bagi kelas menengah perkotaan yang teralienasi dari
kehidupan materialistis.3 Akan tetapi juga meluas secara transnasional. Kelompok Sufi di
Eropa, khususnya, memanfaatkan jalur diaspora, migrasi, dan teknologi untuk memperluas

jaringannya, menjadikannya sebuah Gerakan Islam Transnasional yang dinamis.*

Penelitian ini memfokuskan perhatian pada komunitas Sufi migran Pakistan Selatan di
Inggris, yang secara fundamental menantang anggapan bahwa kelekatan sosial dalam diaspora
hanyalah kelangsungan ikatan pra-migrasi (seperti klan atau biradari). Sebaliknya, Sufisme di
sini menciptakan potensi bagi hubungan intim (keakraban) dan persahabatan yang bersifat
pilihan (elektif), melampaui batas-batas kekerabatan dan etnisitas tradisional. Kelompok-
kelompok Sufi ini seperti Tarekat Azamiyah dan kelompok Syaikh Abidi tidak hanya
mereproduksi tradisi, tetapi juga berinovasi dengan mengadopsi kepemimpinan perempuan,
wacana ilmiah hibrida.> Serta jaringan yang menjembatani kota-kota di Inggris dengan pusat-

pusat spiritual di Pakistan, menjadikannya sebuah entitas yang sangat translokal.

Oleh karena itu, studi ini bertujuan untuk menganalisis dan mendeskripsikan secara
etnografis bagaimana Sufisme Urban di kalangan diaspora Pakistan di Inggris. 1) Menciptakan
bentuk-bentuk keakraban sosial dan afiliasi semi-kekeluargaan yang bersifat pilihan (elective
affinities) di antara orang-orang yang sebelumnya tidak saling kenal. 2) Menegosiasikan dan
mengintegrasikan praktik spiritual tradisional dengan tuntutan sosial, teknologi, dan gender

dari masyarakat modern perkotaan.

Dengan mengungkap dinamika keintiman spiritual dan sosial ini, penelitian ini
memberikan kontribusi pada pemahaman yang lebih kaya mengenai adaptasi agama dalam era
modernitas akhir dan membuktikan bahwa Sufisme tetap relevan, tidak hanya sebagai jalan

spiritual pribadi, tetapi juga sebagai arsitek jaringan sosial yang adaptif dan inklusif.

B. METODE PENELITIAN

2 Gazali and Efendi, ‘URBAN SUFISME EKSISTENSI TASAWUF DI PERKOTAAN’, Majalah Ilmiah
Tabuah: Ta’'limat, Budaya, Agama Dan Humaniora, 27 (2023), 50-51 (pp. 50-51).

3 Muhammad Aziz Musbihin and Khusnul Khatimah, ‘Urban Sufism: Membangun Kecerdasan Spiritual
Masyarakat Perkotaan Era Modern Melalui Pendekatan Transpersonal’, JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy,
4 (2024), 55-67 (pp. 55-67).

4 Ahmad Fahrur Rozi, Nurwahidin, and Mulawarman Hannase, ‘Dinamika Transformasi Tasawuf Era
Kontemporer: NeoSufisme Dan Gerakan Islam Transnasional’, Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16 (2024), 279-81.

5 Muhammad Sakdullah, ‘TASAWUF DI ERA MODRNITAS (KAJIAN KOMPERHENSIF SEPUTAR NEO-
SUFISME)’, Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 3 (2020).

652 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
pustaka (library research). Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam tentang
murid-murid yang intim di dunia modern, khususnya bagaimana terciptanya persahabatan
translokal dikalngan sufi Selatan di Inggris. Data penelitian diperoleh dari berbagai sumber
sekunder seperti buku, jurnal, artikel akademik, dan laporan penelitian yang membahas

tentang sufi modern.

Data yang terkumpul dianalisis dengan analisis kualitatif interpretatif, yaitu
menafsirkan makna dan keterkaitan antara fenomena keagamaan, sosial, dan budaya dalam
konteks globalisasi. Analisis dilakukan dengan menelaah bagaimana nilai-nilai sufistik,
khususnya pada perkembangan sufi modern di Eropa dengan intimnya hubungan antara guru

dan murid di kalangan sufi.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Hubungan Intim di Dunia Modern

Pemahaman tradisional tentang modernitas seringkali didasarkan dikotomi radikal
yang menunjukkan adanya pergeseran dari Gemeinschaft (komunitas) kepada Gesellschaft
(asosiasi). Pada perubahan ini mencakup transisi dari kesadaran kolektif menuju
individualism, dari status ke kontak, dan dari tatanan feudal ke kapitalis. Inti dari kontras
ini bahwa Masyarakat modern memungkinkan manipulasi hubungan antara orang-orang
yang saling tidak mengenal dan memfasilitasi pembangunan bentuk-bentuk sosial yang
melampaui jangkauan negara, patruaki, atau otoritas politik. Dalam argumen ini, individu
modern dianggap bebas bergerak dan memilih hubungan asosiasi, dan tidak lagi terikat
pada suatu komunitas rekat dari lair atau ikatan nenek moyang. Meskipun demikian,
gerakan komunitas ke asosiasi ini diyakini mengisyaratkan kemorosatan hubungan
komunal yang dekat dan pribadi (kelekatan tatap muka). Sebaliknya, Masyarakat
domukratis modern ditandai dengan tumbuhnya Civil Society, yang mencakup asosiasi
sukarela, serikat pekerja, organisasi agama, dan gerakan sosial yang merantai negara dan
individu. Walaupun asosiasi ini memperdebatkan persoalan moral, kerekatan atau
keintiman justru dianggap sebagai pelestarian daerah keluarga dan privat persahabatan

mesra yang berada di luar urusan publik.®

® Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, Urban Sufism (Jakarta: Rajawali Perss, 2008), pp. 333-34.

653 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Oposisi yang kaku antara modernitas dan pra-modernitas telah banyak
dipersoalkan. Peneliti seperti Hetherington, mengikuti Schmalenbach, berpendapat bahwa
beberapa bentuk hubungan sosial modern itu tidak sesuai lagi dengan dikotomi lama
(rasional/irasional atau Gemeinschaft/Gesellschaft) dan jusru modorong solidaritas
perasaan. Teori ziarah dan kultus regional lebih lanjut membantah hilangnya feodalisme
pra-modern, menjelaskan formasi sosial tersebut sebagai gerakan yang memperkuat
hubungan pertemanan atau komunitas di antara masyarakat yang saling tidak kenal dan
melampaui ikatan wilayah. Namun, pembahsan mengenai kultus dan tarekat sufi
tradisional di Pakistan seringkali berasumsi bahwa tarekat tersebut tetap bertahan melalui
perkampungan tradisioanl dan ikatan keluarga warisan. Demikian pula, studi tentang
migran Pakistan di Inggris cenderung menekankan kelangsungan ikatan pra-migrasi,
seperti ikatan keluarga dan biradari, yang menyiratkan bahwa perkampungan Pakistani

tetap tertutup pada bentuk-bentuk kemasyarakatan tradisional pra-modern.”

Menentang asumsi tersebut, bab ini secara khusus menunjukkan bahwa Sufisme di
Inggris telah menciptakan potensi bagi banyak hubungan keakraban lokal dan translokal
yang bersifat pilihan di kalangan orang-orang yang sebelumnya tidak saling kenal.
Fenomena ini membuka bentuk perkumpulan dan kepercayaan baru dalam negara-bangsa
modern, yang pengaturannya tidak dikendalikan baik oleh negara maupun oleh hubungan
perkampungan atau kekerabatan sebelumnya. Keakraban, atau keintiman, selalu
dikembangkan dalam konteks ini. Analisis kasus menunjukkan bahwa beberapa kelompok
Sufi secara eksplisit membuka ruang bagi keakraban yang sah antar jenis kelamin dalam
kemasyarakatan, persahabatan, dan kerja sama serta memfasilitasi kepemimpinan
perempuan. Di sisi lain, kelompok Sufi yang sangat reformis justru menerapkan pemisahan
tegas antara laki-laki dan perempuan berdasarkan asumsi etis tentang hubungan yang
berdosa, meskipun keakraban dengan syaikh (laki-laki) tetap merupakan pengalaman yang

dirasakan oleh perempuan sekalipun dalam kelompok ini.8

A. Lokalisme dan Translokalisme dalam Sufisme Modern

Kelompok sufi, khususnya di Inggris, menunjukkan keragaman yang besar dalam
ukuran, bentuk, dan isi, mencakup tarekat sufi besar (Qadiriyah, Chishtiyah,

Suhrawardiyah, Nagsybandiyah) dan persaudaraan yang terpusat pada wali Pakistani yang

7 Bruinessen and Howell, p. 334.
8 Bruinessen and Howell, p. 335.

654 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

lebih lokal.? Terlepas dari keragaman lokalitas ini, semua lingkaran sufi yang bertemu di
Manchester mengembangkan hubungan translokal dan kunjungan timbal balik ke seluruh
Inggris hingga ke Pakistan. Sebagai organisasi sukarela, kelompok sufi ini membentuk
jaringan nasional dan internasional baru yang menjembatani daerah dan kota, menyatukan
anggota dari berbagai keluarga, kelompok kedaerahan, dan kasta dalam hubungan

persahabatan dan semi-kekeluargaan.1®

Memahami keragaman praktik sufi di setiap lokalitas dan, pada saat yang sama,
kelangsungan yang melampaui lokalitas (translokalitas) itu sangat penting untuk
memahami sufisme sebagai gerakan global. Pandangan ini menolak pendekatan kontra-
globalisasi yang berpendapat Islam selalu unik secara lokal. Meskipun sufisme bersifat
translokal, terdapat variasi permukaan antarkelompok di setiap lokalitas tertentu.ll
Argumen yang ditekankan adalah bahwa logika struktural sufisme yang mendalam
mengandung daya simbolik determinan yang membentuk lingkungan kultural tempat
berdiamnya para wali baru, bahkan ketika kosmologi dan praktik sufi ditulis melalui
teknologi modern atau diterjemahkan dalam kosakata semi-modern.1? Selain itu, hubungan
murid-syaikh sufi sangat beragam, bahkan dalam satu lokalitas. Wali yang sama dapat
menjadi penghubung dan pembimbing bergantung pada situasi atau harapan murid,
sehingga muridlah yang mendefinisikan dan menentukan hakikat hubungan tersebut.
Keragaman ini menimbulkan tingkat perbedaan nyata di antara kelompok sufi, namun para
pengikut tetap mengakui keterikatannya satu sama lain dan memiliki beberapa asumsi

dasar yang sama.!3

B. Islam di Inggris

Keberagaman aliran, golongan, dan gerakan keagamaan yang tampak jelas di Asia
Selatan telah berpindah ke Inggris seiring dengan migrasi Muslim dari Anak Benua tersebut.
Kota seperti Manchester, dengan komunitas besar imigran Asia Selatan, menjadi pusat bagi
banyak asosiasi Muslim independen dan cabang organisasi nasional. Di sana, kelompok
modernis utama seperti Jamaah Tabligh, Jamaat Islami, atau Mazhab Deoband bersaing

dengan gerakan Islamis baru yang diimpor dari Timur Tengah, seperti Muhajirun dan

° Bruinessen and Howell, p. 335.

19 Bruinessen and Howell, p. 336.
! Bruinessen and Howell, p. 336.
12 Bruinessen and Howell, p. 337.
13 Bruinessen and Howell, p. 338.

655 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

Hizbut Tahrir. Mayoritas kelompok ini memiliki masjid sendiri-sendiri. Namun, sebagian
besar Muslim Pakistani Punjab di Manchester dan Inggris umumnya cenderung
mengidentifikasi diri dengan gerakan Barelvi, yang menekankan kecintaan pada Rasul dan

eksistensi-Nya yang terus aktif.14

Meskipun menerima wali dan kultus, kebanyakan Muslim Pakistani Punjab di Inggris
bukanlah pengikut aktif seorang wali atau pir tertentu secara lokal, melainkan memandang
diri mereka sebagai ahli sunah Nabi secara umum.!> Mereka senang menyelenggarakan dan
menghadiri ceramah pir tamu atau ulama Barelvi, serta meminta jimat perlindungan atau
penyembuhan dari pir Pakistani lokal dan Anak Benua. Mereka juga berpartisipasi dalam
perayaan 'id milad al-nabi (peringatan kelahiran Nabi) dan terkadang menghadiri perayaan
peringatan ‘urs lokal, tetapi hanya sebagian kecil yang melakukan baiat (berjanji setia)
kepada wali tertentu. Praktik zikir (menyebut dan mengingat nama Allah) kini sangat
populer, meskipun pada masa awal imigrasi praktik ini tidak dikenal dan dikecam oleh

ulama ortodoks. Kini, beberapa masjid Barelvi dikenal memiliki majelis zikir yang besar.1¢

I[slam di Inggris secara keseluruhan juga terpecah-pecah secara kebangsaan maupun
etnik. Terdapat masjid Pakistan, Bangladesh, Arab, Turki, dan Syiah. Bahasa khotbah dan
bahkan doa-doa wirid di masjid Pakistani, terlepas dari alirannya, adalah Urdu, bukan Arab,
meskipun anak-anak diajar membaca Al-Qur'an dalam bahasa Arab. Kehadiran ke masjid di
kalangan pemuda bersifat pilihan dan tidak universal, meskipun mereka tetap menekankan
identitas Islam mereka. Kelompok sufi yang dikaji umumnya kecil dan akrab, dengan
sumber rekrutmen utama dari generasi tua kaum migran, meskipun keanggotaannya

bertambah dari imigran yang lebih muda dan pasangan nikah yang datang belakangan.l”

C. Universalimse dan Partikularisme dalam Kultus Regional Sufi

Meskipun ukurannya kecil, kelompok sufi di kota ini terikat dalam jaringan
translokal, transregional, dan transnasional. Kelompok-kelompok ini menyerupai kultus
regional lain karena memiliki pusat sakral dengan cabang-cabang yang terhubung di
berbagai lokalitas, baik di Inggris maupun di Pakistan. Ciri khas mereka yang sangat penting

adalah gabungan orientasi universalistik kepada Tuhan Yang Maha Tinggi dengan orientasi

14 Bruinessen and Howell, p. 338.
15 Bruinessen and Howell, p. 338.
16 Bruinessen and Howell, p. 339.
17 Bruinessen and Howell, p. 339.

656 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

partikularistik kepada tempat keramat atau orang suci tertentu. Gabungan ini, yang sering
dianggap sebagai perpaduan antara orientasi modern dan keagamaan tradisional yang
berlawanan, merupakan ciri utama kultus regional. Kelompok sufi ini tidak membentuk
wilayah yang bersebelahan, melainkan hidup berdampingan dalam satu lokalitas. Mereka
meluas menembus batasan etnik dan teritorial, membentuk topografi sakralnya sendiri.
Topografi sakral ini menembus batasan politik dan sub-pemisahan bangsa, etnik, atau

provinsi; dengan kata lain, tidak ada keselarasan antara wilayah politik dan tarekat.18

Kultus sufi dalam banyak hal tetap sebagai organisasi otonom, berada di luar tatanan
politik manapun, dan tidak dapat dikatakan bahwa ritual dan kepercayaan sufi hanyalah
cerminan dari perpecahan politik atau kepentingan ekonomi. Namun, organisasi ini tetap
mengakomodasi tatanan politik. Secara historis, kelompok sufi telah memainkan peran
politik atau ekonomi yang sangat menonjol. Analisis atas kultus regional bertujuan
mengungkap kesalingtergantungan dan titik temu struktural yang tersembunyi di antara
wilayah tindakan yang berbeda-beda (sosial, politik, ritual, ekonomi, dll.). Kultus regional
sufi terkait dengan pusat kekuasaan politik dan, pada saat yang sama, berada dalam
ketegangan dengannya. Sufisme sering menunjukkan kecenderungan pragmatis yang
memungkinkannya menyesuaikan diri dengan rezim dan situasi politik yang berubah-

ubah.?®

Bertentangan dengan argumen yang melihat pusat ziarah sebagai pendorong
komunitas egaliter alternatif, para sarjana lain melihat titik temu politik dan persahabatan
yang lebih kompleks yang berdampingan dalam satu kultus. Oleh karena itu, kultus regional
sufi tidak sekadar inklusif. Meskipun tempat sakral dan perayaan penting terbuka bagi
semua, mereka juga mendorong keanggotaan lokal yang khusus. Hubungan antar sesama
murid sering dibayangkan sebagai hubungan cinta dan persahabatan yang melampaui
konflik, namun penyelenggaraan kultus regional penting dapat didasarkan pada
perkumpulan kelompok-kelompok pilihan, dan relasi antarmurid dapat dirusak oleh
persaingan dan kecemburuan antarpribadi. Namun, kelompok sufi yang akrab yang
dideskripsikan di sini cenderung bebas dari persaingan semacam itu yang mencirikan

tarekat-tarekat besar.20

18 Bruinessen and Howell, p. 340.
19 Bruinessen and Howell, p. 341.
20 Bruinessen and Howell, pp. 341-42.

657 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

D. Keakraban dan Jaringan Sosial Lintas Pemisahan Gender

Kebanyakan kelompok terlalu kecil untuk dianggap sebagai actor politik penting.
Namun, dalam aspek lain, mereka memang menyerupai kultus regional, mereka inklusif,
lintas batas dan terfokus pada formasi sosial. Ciri mereka adalah kakraban bersama yang
timbul bukan hanya bersama wali atau pembimbing sufi, akan tetapi juga pada kalangan
sesame pengikut. Salah satu kelompok yang berafiliasi dengan tarekat Azamiyah yang
berpusat di Karachi, dipimpin oleh seorang wali perempuan yakni Baji Saeeda. Tarekat ini
didirikan pada 1960 dan Baji Saeeda menganggap dirinya sebagai guru ketiga dan
pemimpin tarekat ini di Inggris dan Eropa. Pendiri tarekat ini adalah Mohammed Azim
Barkhia, yang dikenal dengan Qalandar Baba Auliya, ia wafat pada 1979 dan di Ganti oleh
Khawaja Syamsuddin Azeemi dan dialah yang mengangkat Saeeda sebagai pemimpin
tarekat di Eropa, dan juga haknya dalam membaiat para pengikut laki-laki maupun
perempuan. arekat ini memiliki jaringan global, dengan puluhan gedung muragabah
(visualisasi, meditasi, atau kontemplasi) di Pakistan, Inggris, serta beberapa negara Eropa,

Kanada, dan Amerika Serikat.21

Kelompok Azamiyah Manchester Selatan mempunyai Gedung muraqabah di atas
supermarket bagi seorang pengikut perempuan yang tekun, seorang perempuan yang
relative terdidik dari Lahore yang menjadi tangan kanan Baji Saeeda. la dan Baji juga
mengadakan sebuah workshop tentang diet dan pengobatan tambahan di pusat-pusat
komunitas dan di Salford University. Kelompok ini bertemu dua kali dalam satu minggu,
pada hari rabu dan ahad sore untuk zikir dan meditasi. Pada hari ahad kegiatan ini
dilanjutkan dengan langar (hidangan yang dimasak secara sukarela dan dibagikan Cuma-
Cuma, yang disediakan di pondokan sufi Asia Selatan), yang disajikan oleh anggota

kelompok dan Baji sendiri.??

Dilihat dari dalam ruangan itu, para peserta disana bercampur dari yang memiliki
kasta yang tinggi hingga rendah, orang yang berpengatahuan, pembisnis dan berbagai
macam lingkup karakter orang bercampur dalam pertemuan tersebut, baik laki-laki

maupun perempuan. Bahkan Baji Saeeda sendiri pun tegas, bersahabat, percaya diri dan

2! Bruinessen and Howell, pp. 342-43.
22 Bruinessen and Howell, p. 343.

658 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

sungguh-sungguh, tapi tidak pernah menjaga jarak, ia menampakkan kebaikan secara

keibuan bagi kelompoknya dan orang lain.

Dalam pertemuan tersebut sangat banyak gosip dan senda gurau, namun tema-tema
dan peristiwanya sangat khas sufi, penekanan pada pengalaman dan pengetahuan formal,
zikir dan do’a, langar, ‘urs (pertemuan tahunan untuk mengenang kesatuan mistis seorang
wali dengan tuhan pada saat wafat) dan inklusivisme keagamaan. Cangkokan ajaran sufi ini
sangat membingungkan, sebagai sebuah gagasan ilmiah umum tentang makanan sehat,
alam, astrologi dan pengobatan tradisional dengan standar sufi dan istilah-istilah Islam
mengenai hari pembalasan, perjalanan jiwa, alam realistis Platonik sufi dan lainnya. Begitu
juga dengan ritualnya yang menyimpang dari standar tradisional. Misalnya, Baji Saeeda
menyampaikan khotbah, tetapi ia sendiri tidak membaca doa setelah zikir, sebuah
keanehan yang tidak terlihat dikelompok lain. Demikian pula ‘urs yang lebih mirip sebuah

pertemuan public ketimbag acara ritual.?3

Seorang pengikut yang tekun, seorang perempuan berusia sekitar 40 tahun ditanya,
apakah tidak ganjil memiliki seorang pir perempuan? maka ia menjawab bahwa setiap
orang adalah insan, manusia. Tidak ada pembeda antara laki-laki dan perempuan, muda dan
tua. Saya datang kesini setiap pekan, dan ini seperti keluarga saya, pertemuan yang
memberikan dorongan nyata untuk istirahat setiap pekan. Saya tidak peduli apakah mereka
laki-laki atau perempuan. Ia biasa menggunakan obat anti-depresi namun tidak membantu
dan malah meiliki efek samping sehingga ia menghentikannya. Kelompok ini juga
memberikan dukungan komunal yang kuat, termasuk merayakan kesembuhan seorang

pengikut melalui Baji Saeeda.?*

E. Ketepatan Magis dan Pencarian akan Pengetahuan Kosmik

Pembahasan ini berpusat pada Syaikh Abidi, seorang ahli pengobatan sufi terkenal
dan Syiah berpandangan toleran yang bolak-balik antara Manchester dan Karachi. Ia
dikenal sebagai Sahib Sufi atau Sahji oleh para murid setianya di Manchester, sebuah
kelompok yang akrab dan terdiri dari profesional serta pebisnis berpendidikan, termasuk
laki-laki dan perempuan. Aktivitas utamanya selain berbisnis adalah penyembuhan ajaib

yang dimuat di media, dan hobinya adalah sufisme, yang ia klaim alirannya mengalir dari

23 Bruinessen and Howell, p. 344.
24 Bruinessen and Howell, pp. 344-45.

659 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

ayah dan nenek moyangnya, meliputi pengetahuan tentang hikmah dan pengobatan Yunani
atau Unani. Genealogi spiritualnya (syajarah al-nasab) diklaim berasal dari Ali. Ia
mendapatkan ilham dari seorang faqir/pir yang ia temui setelah mencari 'pir sejati' pasca-
Pemisahan India-Pakistan, dan mursyid ini (yang adalah keturunan Ali) mendatanginya
dalam mimpi setelah wafat. Kelompoknya sering bertemu di rumah Syaikh setiap sore

untuk jamuan bersama, pembacaan doa, zikir, dan diskusi.2>

Simbol utama proyek esoterik Syaikh Abidi adalah manipulasi numerik dan leksikal
Al-Qur'an dan teks suci lainnya, yang dikenal dalam dunia Islam, terutama di kalangan
Syiah, sebagai Jafr. [a menggunakan nilai huruf sebagai padanan nilai numerik, mirip
dengan sistem Kabbalis Yahudi. Untuk proyek-proyek ini, ia dibantu pengikutnya yang
mengerti teknologi, menggunakan komputer berkekuatan tinggi dan printer laser. Proyek
ini menghasilkan tabel magis yang disebut naqgsy (cetak)- Contohnya adalah tabel nagsy
berukuran 25 x 25 persegi yang menggambarkan tujuh surat terpenting Al-Qur'an, yang

keunikannya adalah setiap baris dan kolom memiliki jumlah yang persis sama.26

Proyeknya yang paling ambisius adalah pembuatan nagsy untuk keseluruhan Al-
Qur'an dan Taurat yang terdiri dari satu juta persegi (1000 X 1000 persegi kecil atau 250 X
250 persegi besar = 62.500). Tabel raksasa ini, yang disebut 'bahtera’' dan menelan waktu
pengerjaan yang lama, dibentangkan di hadapan pengikutnya pada Februari 2000. Bahtera
berukuran sekitar 3 X 3 meter tersebut dibingkai dan diberi judul 'Sebelas Perintah Tuhan'.
Bagi para pengikutnya, tabel-tabel ini mengungkap pengetahuan ajaib yang diilhami Tuhan
dan membuktikan kesucian serta kesempurnaan Al-Qur'an secara ilmiah melalui

kejeniusan matematis syaikhnya.?”

Selain itu, Shahji juga menulis buku-buku ramalan, dan belakangan merekonstruksi
buku esoterik yang hilang, Jafr Jama'ah, yang konon berisi segala pengetahuan tentang yang
ada. Versi Jafr Jama'ah miliknya, yang disusun berdasarkan kombinasi kata empat huruf
tanpa pengulangan, diterbangkan dari Karachi dan dibuka di hadapan para murid dengan

penuh hormat pada Februari 2000. Meskipun pengikut mengagumi kekuatan buku

25 Bruinessen and Howell, pp. 346-48.
26 Bruinessen and Howell, pp. 348-50.
27 Bruinessen and Howell, pp. 351-52.

660 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

tersebut, maknanya tetap menjadi misteri yang membuat frustrasi tanpa kunci untuk

mengungkap kombinasi alfabetisnya.?8

F. Sistem Pengetahuan Hibrida

Pemikiran hibrida Azimiyah terlihat jelas dalam penjelasan teori warna dan sifat
yang dikaitkan dengan fenomena modern, dianggap sebagai sumber energi spiritual.
Disebutkan bahwa ada 11.500 warna, masing-masing dengan kekuatan berbeda, yang
mewakili 11.500 sifat Tuhan yang menciptakan manusia. Konsep ini dikaitkan dengan Al-
Qur'an tentang mengambil 'warna Allah' dan hidup berdasarkan nur (cahaya). Ruh (jiwa
yang kekal) diartikan sebagai penyatuan semua daya cipta dan sifat Tuhan, dan tanpanya,
tidak ada yang dapat mengada atau memanifestasikan diri, bahkan gunung dan pepohonan

pun memiliki syu'ur (kecerdasan/kesadaran) dan ruh.2°

Lebih lanjut, energi ini dijelaskan sebagai sesuatu yang dapat ditangkap melalui
kamera infra merah yang menunjukkan medan energi, yang merupakan pantulan ruh atau
'bukti bahwa sesuatu itu ada'. Teknologi ini juga disebut dapat melihat energi besar pada
tempat-tempat suci, dengan Makkah menunjukkan energi paling besar. Dalam tubuh
manusia, warna adalah pantulan sifat-sifat tertentu yang menyampaikan pesan yang
disebut hormon. Sifat-sifat ini pada dasarnya adalah pesan ke hormon. Selain itu, konsep

aura tubuh (garis melingkar di sekitar tubuh) juga diperkenalkan.30

Hubungan antara fisik dan spiritual dijelaskan dengan menarik garis antara alam
arwah (alam jiwa) dan pikiran (yang berbeda dengan otak). Ruh turun ke tubuh bersama
nur (cahaya) Tuhan, menciptakan komunikasi yang diterima oleh pikiran. Kelenjar inti di
otak merespons suasana hati (positif/negatif) dan dapat menyebabkan penyakit. Pikiran
buruk dapat menghalangi penerimaan cahaya Tuhan, membuat tubuh 'bebal,’ dan

penjelasan ini disebut sebagai 'sangat ilmiah'.31

G. Keakraban dengan Syaikh

Keakraban yang mendalam dengan syaikh menjadi daya tarik utama yang membawa

sebagian besar murid masuk ke dalam lingkaran zikir atau kontemplasi. Namun, para murid

28 Bruinessen and Howell, pp. 352-53.
2 Bruinessen and Howell, p. 354.
30 Bruinessen and Howell, p. 355.
3! Bruinessen and Howell, p. 355.

661 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

juga sangat menekankan pentingnya saling mencintai sesama Muslim melebihi cinta kepada
syaikh. Perasaan ini diungkapkan oleh seorang murid yang merasakan cinta luar biasa
kepada semua Muslim, bahkan yang belum ia kenal, semata-mata karena identitas
keislaman mereka. Kelompok Nagsybandiyah Mujaddidi pimpinan Syaikh Faruqi di
Manchester tidak menyelenggarakan perayaan 'urs, melainkan turnamen kriket tahunan

yang dianggap murid muda sebagai kegiatan yang 'meningkatkan persaudaraan'.3?

Meskipun demikian, syaikh ini berhasil menumbuhkan sifat-sifat kultus, seperti
mewajibkan anggota memakai jubah putih dan menerapkan aturan ketat seperti
menghancurkan televisi. Syaikh Faruqi mengajarkan zikir khafi (dalam hati) dan ia

menggunakan internet untuk menyebarkan ajarannya.33

Keakraban dengan Syaikh Faruqi digambarkan sebagai pengalaman yang sangat
mendalam. Seorang murid bernama Ahsan merasakan bahwa pertemuan dengannya
seperti "jatuh cinta" secara pribadi dan juga merasa begitu bersahaja serta nyaman. Para
murid muda ini menggambarkan syaikh sebagai 'magnet' yang menarik orang secara
keagamaan, namun pada saat yang sama mereka juga menyebutnya 'begitu membumi'.
Syaikh menekankan bahwa alasan murid datang adalah "demi zikir, demi Tuhan, itu
sajalah". Hubungan yang mendalam juga dirasakan selama majelis zikir dalam kegelapan,
di mana konsentrasi penuh pada Tuhan tercapai. Di kelompok lain, seperti di hadapan Baji
Saeeda, murid-murid merasakan bahwa mereka menyerap sebagian spiritualitasnya hanya
dengan berada di hadapannya, yang memberi mereka kekuatan dalam hidup sehari-hari.
Para pengikut Syaikh Abidi percaya bahwa syaikh dapat menunjukkan kepada mereka jalan
untuk mendekatkan diri kepada Tuhan. Menariknya, seperti Faruqi, para pengikut Abidi
juga menyangkal bahwa ia adalah seorang pir atau mereka adalah muridnya, karena
konotasi negatif pir diasosiasikan dengan takhayul dan eksploitasi, bertentangan dengan

pencarian pengetahuan sejati di jalan menuju Tuhan.34

H. Tarekat Sufi Tradisional dan Pertentangan Arahan-Perantara

Pembahasan ini berfokus pada kelompok sufi di Inggris yang mengikuti pola tarekat
konvensional dan populer pragmatis, seperti tiga kelompok reformis di Manchester Selatan,

salah satunya cabang Zindapir yang dipimpin Sufi Abdullah. Kelompok ini secara terbuka

32 Bruinessen and Howell, pp. 355-57.
33 Bruinessen and Howell.
34 Bruinessen and Howell, pp. 358-62.

662 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

D.

menyandang gelar "pir" dan mengartikulasikan kosmologi sufi reformis, memahami wali
sebagai penyalur kuat rahmat (fayz) dan berkah. Pertentangan mengenai Arahan-Perantara
(wasilah) tampak dari keyakinan mereka bahwa wali (yang sudah wafat maupun yang
masih hidup) dapat memberi syafaat dan menjadi perantara (wasilah) dengan Tuhan bagi
yang masih hidup. Konsep ini membuat kelompok sufi tradisional ini ditertawakan dan
dijelek-jelekkan oleh kelompok sufi terdidik lainnya yang menganggap diri mereka sebagai
pencari kekuatan sejati. Meskipun demikian, di semua kelompok sufi tradisional terdapat
penekanan kuat pada praktik penyucian-diri melalui zikir yang sistematis dan lama, yang

menunjukkan bahwa praktik ritual spiritual tetap menjadi inti.3>

Bagi para pengikut muda dan terdidik, seperti yang diwawancarai, sufisme yang
dipraktikkan dalam kelompok tradisional ini memiliki dimensi etis dan sosial yang kuat.
Sufisme dipandang sebagai tempat berlindung dari dunia materialistik, menciptakan
komunitas rohani, dan memberikan tujuan hidup yang transenden. Kemajuan di jalan
sufisme ditekankan harus melalui perubahan diri, tidak cukup hanya mengulangi wirid
(wazhifoh) dari syaikh. Praktik zikir rutin memberikan semangat komunitas dan
pengalaman yang membebaskan atau transendental, seringkali dengan anjuran
memfokuskan pada citra wali saat zikir. Syaikh, seperti Sufi Abdullah, dilihat sebagai figur
yang mengayomi dan sumber dukungan, yang menunjukkan bahwa peran perantara
(Mursyid) di sini juga dipahami dalam konteks psikologis dan sosial yang mendalam bagi
para murid. Secara keseluruhan, sufisme di kalangan pemuda Pakistan di Inggris berfungsi
untuk mendorong pengalaman transenden, sekaligus dipahami dalam konteks etis dan

sosial yang relevan.3¢

KESIMPULAN

Sufisme di kalangan migran Pakistan Selatan di Inggris berfungsi sebagai kekuatan

sosial dan spiritual yang transformatif, secara efektif menantang dikotomi klasik sosiologi

antara modernitas dan tradisi. Alih-alih hanya melestarikan ikatan kekerabatan pra-migrasi,

gerakan Sufi urban ini menciptakan hubungan intim dan persahabatan yang bersifat pilihan

(elective affinities) di antara individu yang sebelumnya tidak saling mengenal, memberikan rasa

memiliki dan komunitas yang kuat dalam lingkungan perkotaan yang individualistis. Fenomena

ini didukung oleh translokalitas yang luas, di mana kelompok-kelompok Sufi terikat dalam

35 Bruinessen and Howell, pp. 363-64.
36 Bruinessen and Howell, pp. 364-65.

663 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

Jurnal Riset Multidisiplin Edukasi Volume 3 Nomor 1 Tahun 2026

jaringan transnasional yang dinamis, menghubungkan Inggris dan Pakistan melalui jalur
diaspora, teknologi, dan praktik spiritual. Selain itu, Sufisme urban menunjukkan hibriditas
yang signifikan, ditandai dengan adaptasi cerdik yang menggabungkan ritual tradisional
(seperti zikir) dengan wacana modern (seperti sains, teknologi, dan kepemimpinan
perempuan), menjadikan praktik ini relevan bagi kaum muda terdidik. Pada akhirnya, Sufisme
di Inggris tidak hanya memberikan pelarian spiritual dari materialisme, tetapi juga
menawarkan kerangka etis yang mendorong perubahan diri yang nyata dan membentuk

komunitas rohani yang inklusif, adaptif, dan esensial dalam konteks diaspora modern.

E. DAFTARPUSTAKA
Azra, Azyumardi, ‘Sufisme Dan Modernitas’, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah

Jakarta, 2008 <https://www.uinjkt.ac.id/index.php/id/sufisme-dan-modernitas>
Bruinessen, Martin Van, and Julia Day Howell, Urban Sufism (Jakarta: Rajawali Perss, 2008)

Gazali, and Efendi, 'URBAN SUFISME EKSISTENSI TASAWUF DI PERKOTAAN’, Majalah Ilmiah
Tabuah: Ta’limat, Budaya, Agama Dan Humaniora, 27 (2023), 50-51

Musbihin, Muhammad Aziz, and Khusnul Khatimah, ‘Urban Sufism: Membangun Kecerdasan
Spiritual Masyarakat Perkotaan Era Modern Melalui Pendekatan Transpersonal’, JOUSIP:
Journal of Sufism and Psychotherapy, 4 (2024), 55-67

Rozi, Ahmad Fahrur, Nurwahidin, and Mulawarman Hannase, ‘Dinamika Transformasi Tasawuf
Era Kontemporer: NeoSufisme Dan Gerakan Islam Transnasional’, Tasamuh: Jurnal Studi

Islam, 16 (2024), 279-81

Sakdullah, Muhammad, ‘TASAWUF DI ERA MODRNITAS (KAJIAN KOMPERHENSIF SEPUTAR
NEO-SUFISMEY’, Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 3 (2020)

664 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

