
Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																							 	
https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
Halaman	:	650	-	664	

650	 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026 
 

MURID-MURID	YANG	INTIM	DI	DUNIA	MODERN		
(TERCIPTANYA	PERSAHABATAN	TRANSLOKAL	DI	KALANGAN	SUFI	

ASIA	SELATAN	DI	INGGRIS)	
Muhammad	Syuhrawardi1	

Pascasarjana	UIN	Antasari	Banjarmasin1	
Email:	muhammadsuhrawardi333@gmail.com1		

Informasi	 Abstract	
	
Volume	
Nomor	
Bulan	
Tahun	
E-ISSN	
	

	
:	3	
:	1	
:	Januari	
:	2026	
:	3062-9624	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
This	chapter	discusses	the	emergence	of	translocal	 friendships	and	elective	
affinities	 among	 South	 Pakistani	 Sufi	migrants	 in	 the	 UK,	which	 explicitly	
challenge	 the	 dichotomy	 of	 modernity	 versus	 pre-modernity	 and	 the	
assumption	that	social	cohesion	in	the	diaspora	is	merely	a	continuation	of	
pre-migration	ties	(such	as	kinship	or	brotherhood).	Through	ethnographic	
case	 studies	 of	 several	 Sufi	 groups,	 including	 the	 innovative,	 female-led	
Azamiyah	Order	(Baji	Saeeda)	and	the	esoteric	group	of	Sheikh	Abidi,	 it	 is	
shown	that	urban	Sufism	has	succeeded	in	creating	space	for	new	forms	of	
social	intimacy	in	modern	urban	environments	that	transcend	kinship,	ethnic,	
and	territorial	boundaries.	These	Sufi	groups	are	characterized	by	extensive	
translocality,	bound	within	 transnational	networks	connecting	 the	UK	and	
Pakistan,	 resembling	 regional	 cults	 with	 sacred	 centers	 and	 widespread	
branches.	Socially,	they	facilitate	legitimate	cross-gender	intimacy	(in	some	
groups)	and	female	leadership,	as	well	as	forming	semi-familial	affiliations	
among	 followers.	This	 intimacy	arises	not	only	with	 spiritual	guardians	or	
guides	(mursyid),	but	also	among	fellow	followers,	who	are	often	described	as	
family.	 Spiritual	 and	 intellectual	 practices	 also	 show	 significant	 hybridity,	
combining	 traditional	 Sufi	 rituals	 (zikir)	 with	 modern	 scientific	 discourse	
(such	as	color	theory	and	spiritual	energy),	or	numerical	manipulation	of	the	
Qur'an	(Jafr)	using	computer	technology.	Overall,	Sufism	in	Britain	serves	to	
encourage	 transcendent	 experiences,	 provide	 ethical	 and	 transcendent	 life	
goals,	 and	 create	 adaptive	 and	 inclusive	 spiritual	 communities	 in	modern	
urban	environments.	
	
Keywords:	 Urban	 Sufism,	 Elective	 Affinities,	 Translocality,	 Pakistani	
Diaspora,	Spiritual	Communities,	Religious	Hybridity,	Women's	Leadership	
	
	 	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie
mailto:muhammadsuhrawardi333@gmail.com1


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

651	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

	
	 	

Abstrak	
Bab ini membahas munculnya persahabatan translokal dan hubungan intim yang bersifat pilihan 
(elective affinities) di kalangan Sufi migran Pakistan Selatan di Inggris, yang secara eksplisit 
menentang dikotomi modernitas pra-modernitas serta asumsi bahwa kelekatan sosial dalam 
diaspora hanyalah kelangsungan ikatan pra-migrasi (seperti ikatan kekerabatan atau biradari). 
Melalui studi kasus etnografis atas beberapa kelompok Sufi, termasuk Tarekat Azamiyah yang 
inovatif dan dipimpin oleh perempuan (Baji Saeeda) serta kelompok esoteris Syaikh Abidi, 
ditunjukkan bahwa Sufisme urban telah berhasil menciptakan ruang bagi bentuk-bentuk keakraban 
sosial baru di tengah lingkungan perkotaan modern, yang melampaui batasan kekerabatan, etnis, 
dan teritorial. Kelompok-kelompok Sufi ini ditandai oleh translokalitas yang luas, terikat dalam 
jaringan transnasional yang menghubungkan Inggris dan Pakistan, menyerupai kultus regional 
dengan pusat sakral dan cabang-cabang yang meluas. Secara sosial, mereka memfasilitasi 
keakraban lintas-gender yang sah (dalam beberapa kelompok) dan kepemimpinan perempuan, serta 
membentuk afiliasi semi-kekeluargaan di kalangan pengikut. Keakraban ini timbul bukan hanya 
dengan wali atau pembimbing spiritual (mursyid), tetapi juga di kalangan sesama pengikut, yang 
sering digambarkan seperti keluarga. Praktik spiritual dan intelektual juga menunjukkan hibriditas 
yang signifikan, menggabungkan ritual sufi tradisional (zikir) dengan wacana ilmiah modern 
(seperti teori warna dan energi spiritual), atau manipulasi numerik Al-Qur'an (Jafr) menggunakan 
teknologi komputer. Secara keseluruhan, Sufisme di Inggris berfungsi untuk mendorong 
pengalaman transenden, memberikan tujuan hidup yang etis dan transenden, dan menciptakan 
komunitas rohani yang adaptif dan inklusif di lingkungan urban modern. 

 
Kata Kunci: Sufisme Urban, Hubungan Intim Pilihan, TranslokaIitas, Diaspora Pakistan, 
Komunitas Spiritual, Hibriditas Agama, Kepemimpinan Perempuan 
	

A. PENDAHULUAN	

Pemikiran	 sosiologis	klasik	 seringkali	menempatkan	modernitas	dalam	oposisi	biner	

dengan	tradisi,	ditandai	oleh	pergeseran	radikal	dari	ikatan	komunal	yang	erat	(Gemeinschaft)	

menuju	 asosiasi	 impersonal	 (Gesellschaft).	 Asumsi	 ini	 menyiratkan	 bahwa	 tatanan	modern	

yang	didominasi	oleh	rasionalitas	birokratis	dan	individualisme	akan	mengikis	bentuk-bentuk	

hubungan	intim	dan	keakraban	tatap	muka	yang	didasarkan	pada	ikatan	nenek	moyang	atau	

kekerabatan.	 Namun,	 realitas	 empiris,	 terutama	 dalam	 konteks	 diaspora	 dan	 migrasi,	

menunjukkan	adanya	kompleksitas	yang	jauh	melampaui	dikotomi	tersebut.	Justru	di	tengah	

masyarakat	urban	dan	transnasional,	muncul	kembali	kebutuhan	mendesak	akan	spiritualitas	

dan	komunalitas	yang	mendalam,	yang	sering	diwujudkan	melalui	fenomena	keagamaan	baru.1	

Sufisme,	yang	secara	historis	erat	kaitannya	dengan	tradisi	pedesaan,	kini	mengalami	

revitalisasi	signifikan	di	pusat-pusat	perkotaan	global,	termasuk	di	negara-negara	Barat,	yang	

 
1 Azyumardi Azra, ‘Sufisme Dan Modernitas’, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008 

<https://www.uinjkt.ac.id/index.php/id/sufisme-dan-modernitas>. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

652	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

dikenal	 sebagai	 Sufisme	 Urban.2	 Fenomena	 ini	 tidak	 hanya	 terjadi	 di	 Indonesia,	 di	 mana	

Sufisme	 menjadi	 alternatif	 spiritual	 bagi	 kelas	 menengah	 perkotaan	 yang	 teralienasi	 dari	

kehidupan	 materialistis.3	 Akan	 tetapi	 juga	 meluas	 secara	 transnasional.	 Kelompok	 Sufi	 di	

Eropa,	 khususnya,	memanfaatkan	 jalur	 diaspora,	migrasi,	 dan	 teknologi	 untuk	memperluas	

jaringannya,	menjadikannya	sebuah	Gerakan	Islam	Transnasional	yang	dinamis.4	

Penelitian	ini	memfokuskan	perhatian	pada	komunitas	Sufi	migran	Pakistan	Selatan	di	

Inggris,	yang	secara	fundamental	menantang	anggapan	bahwa	kelekatan	sosial	dalam	diaspora	

hanyalah	kelangsungan	ikatan	pra-migrasi	(seperti	klan	atau	biradari).	Sebaliknya,	Sufisme	di	

sini	menciptakan	potensi	bagi	hubungan	 intim	 (keakraban)	dan	persahabatan	yang	bersifat	

pilihan	 (elektif),	 melampaui	 batas-batas	 kekerabatan	 dan	 etnisitas	 tradisional.	 Kelompok-

kelompok	 Sufi	 ini	 seperti	 Tarekat	 Azamiyah	 dan	 kelompok	 Syaikh	 Abidi	 tidak	 hanya	

mereproduksi	tradisi,	tetapi	juga	berinovasi	dengan	mengadopsi	kepemimpinan	perempuan,	

wacana	ilmiah	hibrida.5	Serta	jaringan	yang	menjembatani	kota-kota	di	Inggris	dengan	pusat-

pusat	spiritual	di	Pakistan,	menjadikannya	sebuah	entitas	yang	sangat	translokal.	

Oleh	karena	 itu,	 studi	 ini	 bertujuan	untuk	menganalisis	 dan	mendeskripsikan	 secara	

etnografis	bagaimana	Sufisme	Urban	di	kalangan	diaspora	Pakistan	di	Inggris.	1)	Menciptakan	

bentuk-bentuk	keakraban	sosial	dan	afiliasi	semi-kekeluargaan	yang	bersifat	pilihan	(elective	

affinities)	di	antara	orang-orang	yang	sebelumnya	tidak	saling	kenal.	2)	Menegosiasikan	dan	

mengintegrasikan	praktik	spiritual	tradisional	dengan	tuntutan	sosial,	teknologi,	dan	gender	

dari	masyarakat	modern	perkotaan.		

Dengan	 mengungkap	 dinamika	 keintiman	 spiritual	 dan	 sosial	 ini,	 penelitian	 ini	

memberikan	kontribusi	pada	pemahaman	yang	lebih	kaya	mengenai	adaptasi	agama	dalam	era	

modernitas	akhir	dan	membuktikan	bahwa	Sufisme	tetap	relevan,	 tidak	hanya	sebagai	 jalan	

spiritual	pribadi,	tetapi	juga	sebagai	arsitek	jaringan	sosial	yang	adaptif	dan	inklusif.	

B. METODE	PENELITIAN	

 
2 Gazali and Efendi, ‘URBAN SUFISME EKSISTENSI TASAWUF DI PERKOTAAN’, Majalah Ilmiah 

Tabuah: Ta’limat, Budaya, Agama Dan Humaniora, 27 (2023), 50–51 (pp. 50–51). 
3 Muhammad Aziz Musbihin and Khusnul Khatimah, ‘Urban Sufism: Membangun Kecerdasan Spiritual 

Masyarakat Perkotaan Era Modern Melalui Pendekatan Transpersonal’, JOUSIP: Journal of Sufism and Psychotherapy, 
4 (2024), 55–67 (pp. 55–67). 

4 Ahmad Fahrur Rozi, Nurwahidin, and Mulawarman Hannase, ‘Dinamika Transformasi Tasawuf Era 
Kontemporer: NeoSufisme Dan Gerakan Islam Transnasional’, Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 16 (2024), 279–81. 

5 Muhammad Sakdullah, ‘TASAWUF DI ERA MODRNITAS (KAJIAN KOMPERHENSIF SEPUTAR NEO-
SUFISME)’, Living Islam: Journal of Islamic Discourses, 3 (2020). 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

653	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 deskriptif	 dengan	 metode	 studi	

pustaka	(library	research).	Pendekatan	ini	dipilih	untuk	memahami	secara	mendalam	tentang	

murid-murid	 yang	 intim	 di	 dunia	modern,	 khususnya	 bagaimana	 terciptanya	 persahabatan	

translokal	dikalngan	sufi	 Selatan	di	 Inggris.	Data	penelitian	diperoleh	dari	berbagai	 sumber	

sekunder	 seperti	 buku,	 jurnal,	 artikel	 akademik,	 dan	 laporan	 penelitian	 yang	 membahas	

tentang		sufi	modern.		

Data	 yang	 terkumpul	 dianalisis	 dengan	 analisis	 kualitatif	 interpretatif,	 yaitu	

menafsirkan	makna	dan	keterkaitan	antara	 fenomena	keagamaan,	sosial,	dan	budaya	dalam	

konteks	 globalisasi.	 Analisis	 dilakukan	 dengan	 menelaah	 bagaimana	 nilai-nilai	 sufistik,	

khususnya	pada	perkembangan	sufi	modern	di	Eropa	dengan	intimnya	hubungan	antara	guru	

dan	murid	di	kalangan	sufi.	

C.							HASIL	DAN	PEMBAHASAN	

A. Hubungan	Intim	di	Dunia	Modern	

Pemahaman	tradisional	tentang	modernitas	seringkali	didasarkan	dikotomi	radikal	

yang	menunjukkan	adanya	pergeseran	dari	Gemeinschaft	(komunitas)	kepada	Gesellschaft	

(asosiasi).	 Pada	 perubahan	 ini	 mencakup	 transisi	 dari	 kesadaran	 kolektif	 menuju	

individualism,	dari	status	ke	kontak,	dan	dari	tatanan	feudal	ke	kapitalis.	Inti	dari	kontras	

ini	bahwa	Masyarakat	modern	memungkinkan	manipulasi	hubungan	antara	orang-orang	

yang	 saling	 tidak	mengenal	 dan	memfasilitasi	 pembangunan	 bentuk-bentuk	 sosial	 yang	

melampaui	jangkauan	negara,	patruaki,	atau	otoritas	politik.	Dalam	argumen	ini,	individu	

modern	dianggap	bebas	bergerak	dan	memilih	hubungan	asosiasi,	 dan	 tidak	 lagi	 terikat	

pada	 suatu	 komunitas	 rekat	 dari	 lair	 atau	 ikatan	 nenek	 moyang.	 Meskipun	 demikian,	

gerakan	 komunitas	 ke	 asosiasi	 ini	 diyakini	 mengisyaratkan	 kemorosatan	 hubungan	

komunal	 yang	 dekat	 dan	 pribadi	 (kelekatan	 tatap	 muka).	 Sebaliknya,	 Masyarakat	

domukratis	 modern	 ditandai	 dengan	 tumbuhnya	 Civil	 Society,	 yang	 mencakup	 asosiasi	

sukarela,	serikat	pekerja,	organisasi	agama,	dan	gerakan	sosial	yang	merantai	negara	dan	

individu.	 Walaupun	 asosiasi	 ini	 memperdebatkan	 persoalan	 moral,	 kerekatan	 atau	

keintiman	 justru	dianggap	 sebagai	pelestarian	daerah	keluarga	dan	privat	persahabatan	

mesra	yang	berada	di	luar	urusan	publik.6	

 
6 Martin Van Bruinessen and Julia Day Howell, Urban Sufism (Jakarta: Rajawali Perss, 2008), pp. 333–34. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

654	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Oposisi	 yang	 kaku	 antara	 modernitas	 dan	 pra-modernitas	 telah	 banyak	

dipersoalkan.	Peneliti	seperti	Hetherington,	mengikuti	Schmalenbach,	berpendapat	bahwa	

beberapa	 bentuk	 hubungan	 sosial	 modern	 itu	 tidak	 sesuai	 lagi	 dengan	 dikotomi	 lama	

(rasional/irasional	 atau	 Gemeinschaft/Gesellschaft)	 dan	 jusru	 modorong	 solidaritas	

perasaan.	Teori	ziarah	dan	kultus	regional	 lebih	 lanjut	membantah	hilangnya	feodalisme	

pra-modern,	 menjelaskan	 formasi	 sosial	 tersebut	 sebagai	 gerakan	 yang	 memperkuat	

hubungan	pertemanan	atau	komunitas	di	antara	masyarakat	yang	saling	tidak	kenal	dan	

melampaui	 ikatan	 wilayah.	 Namun,	 pembahsan	 mengenai	 kultus	 dan	 tarekat	 sufi	

tradisional	di	Pakistan	seringkali	berasumsi	bahwa	tarekat	tersebut	tetap	bertahan	melalui	

perkampungan	 tradisioanl	 dan	 ikatan	 keluarga	 warisan.	 Demikian	 pula,	 studi	 tentang	

migran	 Pakistan	 di	 Inggris	 cenderung	 menekankan	 kelangsungan	 ikatan	 pra-migrasi,	

seperti	 ikatan	keluarga	dan	biradari,	 yang	menyiratkan	bahwa	perkampungan	Pakistani	

tetap	tertutup	pada	bentuk-bentuk	kemasyarakatan	tradisional	pra-modern.7	

Menentang	asumsi	tersebut,	bab	ini	secara	khusus	menunjukkan	bahwa	Sufisme	di	

Inggris	telah	menciptakan	potensi	bagi	banyak	hubungan	keakraban	lokal	dan	translokal	

yang	 bersifat	 pilihan	 di	 kalangan	 orang-orang	 yang	 sebelumnya	 tidak	 saling	 kenal.	

Fenomena	ini	membuka	bentuk	perkumpulan	dan	kepercayaan	baru	dalam	negara-bangsa	

modern,	yang	pengaturannya	tidak	dikendalikan	baik	oleh	negara	maupun	oleh	hubungan	

perkampungan	 atau	 kekerabatan	 sebelumnya.	 Keakraban,	 atau	 keintiman,	 selalu	

dikembangkan	dalam	konteks	ini.	Analisis	kasus	menunjukkan	bahwa	beberapa	kelompok	

Sufi	secara	eksplisit	membuka	ruang	bagi	keakraban	yang	sah	antar	jenis	kelamin	dalam	

kemasyarakatan,	 persahabatan,	 dan	 kerja	 sama	 serta	 memfasilitasi	 kepemimpinan	

perempuan.	Di	sisi	lain,	kelompok	Sufi	yang	sangat	reformis	justru	menerapkan	pemisahan	

tegas	 antara	 laki-laki	 dan	 perempuan	 berdasarkan	 asumsi	 etis	 tentang	 hubungan	 yang	

berdosa,	meskipun	keakraban	dengan	syaikh	(laki-laki)	tetap	merupakan	pengalaman	yang	

dirasakan	oleh	perempuan	sekalipun	dalam	kelompok	ini.8	

A. Lokalisme	dan	Translokalisme	dalam	Sufisme	Modern	

Kelompok	 sufi,	 khususnya	di	 Inggris,	menunjukkan	keragaman	yang	besar	dalam	

ukuran,	 bentuk,	 dan	 isi,	 mencakup	 tarekat	 sufi	 besar	 (Qadiriyah,	 Chishtiyah,	

Suhrawardiyah,	Naqsybandiyah)	dan	persaudaraan	yang	terpusat	pada	wali	Pakistani	yang	

 
7 Bruinessen and Howell, p. 334. 
8 Bruinessen and Howell, p. 335. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

655	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

lebih	lokal.9	Terlepas	dari	keragaman	lokalitas	ini,	semua	lingkaran	sufi	yang	bertemu	di	

Manchester	mengembangkan	hubungan	translokal	dan	kunjungan	timbal	balik	ke	seluruh	

Inggris	 hingga	 ke	 Pakistan.	 Sebagai	 organisasi	 sukarela,	 kelompok	 sufi	 ini	 membentuk	

jaringan	nasional	dan	internasional	baru	yang	menjembatani	daerah	dan	kota,	menyatukan	

anggota	 dari	 berbagai	 keluarga,	 kelompok	 kedaerahan,	 dan	 kasta	 dalam	 hubungan	

persahabatan	dan	semi-kekeluargaan.10	

Memahami	 keragaman	 praktik	 sufi	 di	 setiap	 lokalitas	 dan,	 pada	 saat	 yang	 sama,	

kelangsungan	 yang	 melampaui	 lokalitas	 (translokalitas)	 itu	 sangat	 penting	 untuk	

memahami	 sufisme	 sebagai	 gerakan	 global.	 Pandangan	 ini	menolak	 pendekatan	 kontra-

globalisasi	 yang	 berpendapat	 Islam	 selalu	 unik	 secara	 lokal.	 Meskipun	 sufisme	 bersifat	

translokal,	 terdapat	 variasi	 permukaan	 antarkelompok	 di	 setiap	 lokalitas	 tertentu.11	

Argumen	 yang	 ditekankan	 adalah	 bahwa	 logika	 struktural	 sufisme	 yang	 mendalam	

mengandung	 daya	 simbolik	 determinan	 yang	 membentuk	 lingkungan	 kultural	 tempat	

berdiamnya	 para	 wali	 baru,	 bahkan	 ketika	 kosmologi	 dan	 praktik	 sufi	 ditulis	 melalui	

teknologi	modern	atau	diterjemahkan	dalam	kosakata	semi-modern.12	Selain	itu,	hubungan	

murid-syaikh	 sufi	 sangat	 beragam,	 bahkan	 dalam	 satu	 lokalitas.	 Wali	 yang	 sama	 dapat	

menjadi	 penghubung	 dan	 pembimbing	 bergantung	 pada	 situasi	 atau	 harapan	 murid,	

sehingga	 muridlah	 yang	 mendefinisikan	 dan	 menentukan	 hakikat	 hubungan	 tersebut.	

Keragaman	ini	menimbulkan	tingkat	perbedaan	nyata	di	antara	kelompok	sufi,	namun	para	

pengikut	 tetap	mengakui	 keterikatannya	 satu	 sama	 lain	 dan	memiliki	 beberapa	 asumsi	

dasar	yang	sama.13	

B. Islam	di	Inggris	

Keberagaman	aliran,	golongan,	dan	gerakan	keagamaan	yang	tampak	jelas	di	Asia	

Selatan	telah	berpindah	ke	Inggris	seiring	dengan	migrasi	Muslim	dari	Anak	Benua	tersebut.	

Kota	seperti	Manchester,	dengan	komunitas	besar	imigran	Asia	Selatan,	menjadi	pusat	bagi	

banyak	 asosiasi	Muslim	 independen	 dan	 cabang	 organisasi	 nasional.	 Di	 sana,	 kelompok	

modernis	 utama	 seperti	 Jamaah	 Tabligh,	 Jamaat	 Islami,	 atau	Mazhab	 Deoband	 bersaing	

dengan	 gerakan	 Islamis	 baru	 yang	 diimpor	 dari	 Timur	 Tengah,	 seperti	 Muhajirun	 dan	

 
9 Bruinessen and Howell, p. 335. 
10 Bruinessen and Howell, p. 336. 
11 Bruinessen and Howell, p. 336. 
12 Bruinessen and Howell, p. 337. 
13 Bruinessen and Howell, p. 338. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

656	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

Hizbut	Tahrir.	Mayoritas	kelompok	 ini	memiliki	masjid	sendiri-sendiri.	Namun,	sebagian	

besar	 Muslim	 Pakistani	 Punjab	 di	 Manchester	 dan	 Inggris	 umumnya	 cenderung	

mengidentifikasi	diri	dengan	gerakan	Barelvi,	yang	menekankan	kecintaan	pada	Rasul	dan	

eksistensi-Nya	yang	terus	aktif.14	

Meskipun	menerima	wali	dan	kultus,	kebanyakan	Muslim	Pakistani	Punjab	di	Inggris	

bukanlah	pengikut	aktif	seorang	wali	atau	pir	tertentu	secara	lokal,	melainkan	memandang	

diri	mereka	sebagai	ahli	sunah	Nabi	secara	umum.15	Mereka	senang	menyelenggarakan	dan	

menghadiri	ceramah	pir	tamu	atau	ulama	Barelvi,	serta	meminta	jimat	perlindungan	atau	

penyembuhan	dari	pir	Pakistani	lokal	dan	Anak	Benua.	Mereka	juga	berpartisipasi	dalam	

perayaan	'id	milad	al-nabi	(peringatan	kelahiran	Nabi)	dan	terkadang	menghadiri	perayaan	

peringatan	 'urs	 lokal,	 tetapi	 hanya	 sebagian	 kecil	 yang	melakukan	 baiat	 (berjanji	 setia)	

kepada	 wali	 tertentu.	 Praktik	 zikir	 (menyebut	 dan	 mengingat	 nama	 Allah)	 kini	 sangat	

populer,	meskipun	 pada	masa	 awal	 imigrasi	 praktik	 ini	 tidak	 dikenal	 dan	 dikecam	oleh	

ulama	ortodoks.	Kini,	beberapa	masjid	Barelvi	dikenal	memiliki	majelis	zikir	yang	besar.16	

Islam	di	Inggris	secara	keseluruhan	juga	terpecah-pecah	secara	kebangsaan	maupun	

etnik.	Terdapat	masjid	Pakistan,	Bangladesh,	Arab,	Turki,	dan	Syiah.	Bahasa	khotbah	dan	

bahkan	doa-doa	wirid	di	masjid	Pakistani,	terlepas	dari	alirannya,	adalah	Urdu,	bukan	Arab,	

meskipun	anak-anak	diajar	membaca	Al-Qur'an	dalam	bahasa	Arab.	Kehadiran	ke	masjid	di	

kalangan	pemuda	bersifat	pilihan	dan	tidak	universal,	meskipun	mereka	tetap	menekankan	

identitas	 Islam	 mereka.	 Kelompok	 sufi	 yang	 dikaji	 umumnya	 kecil	 dan	 akrab,	 dengan	

sumber	 rekrutmen	 utama	 dari	 generasi	 tua	 kaum	 migran,	 meskipun	 keanggotaannya	

bertambah	dari	imigran	yang	lebih	muda	dan	pasangan	nikah	yang	datang	belakangan.17	

C. Universalimse	dan	Partikularisme	dalam	Kultus	Regional	Sufi	

Meskipun	 ukurannya	 kecil,	 kelompok	 sufi	 di	 kota	 ini	 terikat	 dalam	 jaringan	

translokal,	 transregional,	 dan	 transnasional.	 Kelompok-kelompok	 ini	menyerupai	 kultus	

regional	 lain	 karena	 memiliki	 pusat	 sakral	 dengan	 cabang-cabang	 yang	 terhubung	 di	

berbagai	lokalitas,	baik	di	Inggris	maupun	di	Pakistan.	Ciri	khas	mereka	yang	sangat	penting	

adalah	gabungan	orientasi	universalistik	kepada	Tuhan	Yang	Maha	Tinggi	dengan	orientasi	

 
14 Bruinessen and Howell, p. 338. 
15 Bruinessen and Howell, p. 338. 
16 Bruinessen and Howell, p. 339. 
17 Bruinessen and Howell, p. 339. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

657	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

partikularistik	kepada	tempat	keramat	atau	orang	suci	tertentu.	Gabungan	ini,	yang	sering	

dianggap	 sebagai	 perpaduan	 antara	 orientasi	 modern	 dan	 keagamaan	 tradisional	 yang	

berlawanan,	merupakan	 ciri	 utama	kultus	 regional.	 Kelompok	 sufi	 ini	 tidak	membentuk	

wilayah	yang	bersebelahan,	melainkan	hidup	berdampingan	dalam	satu	lokalitas.	Mereka	

meluas	menembus	 batasan	 etnik	 dan	 teritorial,	membentuk	 topografi	 sakralnya	 sendiri.	

Topografi	 sakral	 ini	 menembus	 batasan	 politik	 dan	 sub-pemisahan	 bangsa,	 etnik,	 atau	

provinsi;	dengan	kata	lain,	tidak	ada	keselarasan	antara	wilayah	politik	dan	tarekat.18	

Kultus	sufi	dalam	banyak	hal	tetap	sebagai	organisasi	otonom,	berada	di	luar	tatanan	

politik	manapun,	dan	tidak	dapat	dikatakan	bahwa	ritual	dan	kepercayaan	sufi	hanyalah	

cerminan	dari	perpecahan	politik	atau	kepentingan	ekonomi.	Namun,	organisasi	ini	tetap	

mengakomodasi	 tatanan	 politik.	 Secara	 historis,	 kelompok	 sufi	 telah	 memainkan	 peran	

politik	 atau	 ekonomi	 yang	 sangat	 menonjol.	 Analisis	 atas	 kultus	 regional	 bertujuan	

mengungkap	kesalingtergantungan	dan	titik	temu	struktural	yang	tersembunyi	di	antara	

wilayah	tindakan	yang	berbeda-beda	(sosial,	politik,	ritual,	ekonomi,	dll.).	Kultus	regional	

sufi	 terkait	 dengan	 pusat	 kekuasaan	 politik	 dan,	 pada	 saat	 yang	 sama,	 berada	 dalam	

ketegangan	 dengannya.	 Sufisme	 sering	 menunjukkan	 kecenderungan	 pragmatis	 yang	

memungkinkannya	 menyesuaikan	 diri	 dengan	 rezim	 dan	 situasi	 politik	 yang	 berubah-

ubah.19	

Bertentangan	 dengan	 argumen	 yang	 melihat	 pusat	 ziarah	 sebagai	 pendorong	

komunitas	egaliter	alternatif,	para	sarjana	lain	melihat	titik	temu	politik	dan	persahabatan	

yang	lebih	kompleks	yang	berdampingan	dalam	satu	kultus.	Oleh	karena	itu,	kultus	regional	

sufi	 tidak	 sekadar	 inklusif.	 Meskipun	 tempat	 sakral	 dan	 perayaan	 penting	 terbuka	 bagi	

semua,	mereka	juga	mendorong	keanggotaan	lokal	yang	khusus.	Hubungan	antar	sesama	

murid	 sering	 dibayangkan	 sebagai	 hubungan	 cinta	 dan	 persahabatan	 yang	 melampaui	

konflik,	 namun	 penyelenggaraan	 kultus	 regional	 penting	 dapat	 didasarkan	 pada	

perkumpulan	 kelompok-kelompok	 pilihan,	 dan	 relasi	 antarmurid	 dapat	 dirusak	 oleh	

persaingan	 dan	 kecemburuan	 antarpribadi.	 Namun,	 kelompok	 sufi	 yang	 akrab	 yang	

dideskripsikan	 di	 sini	 cenderung	 bebas	 dari	 persaingan	 semacam	 itu	 yang	 mencirikan	

tarekat-tarekat	besar.20	

 
18 Bruinessen and Howell, p. 340. 
19 Bruinessen and Howell, p. 341. 
20 Bruinessen and Howell, pp. 341–42. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

658	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

D. Keakraban	dan	Jaringan	Sosial	Lintas	Pemisahan	Gender	

Kebanyakan	kelompok	 terlalu	 kecil	 untuk	dianggap	 sebagai	 actor	politik	 penting.	

Namun,	dalam	aspek	 lain,	mereka	memang	menyerupai	kultus	regional,	mereka	 inklusif,	

lintas	batas	dan	terfokus	pada	formasi	sosial.	Ciri	mereka	adalah	kakraban	bersama	yang	

timbul	bukan	hanya	bersama	wali	atau	pembimbing	sufi,	akan	tetapi	 juga	pada	kalangan	

sesame	 pengikut.	 Salah	 satu	 kelompok	 yang	 berafiliasi	 dengan	 tarekat	 Azamiyah	 yang	

berpusat	di	Karachi,	dipimpin	oleh	seorang	wali	perempuan	yakni	Baji	Saeeda.	Tarekat	ini	

didirikan	 pada	 1960	 dan	 Baji	 Saeeda	 menganggap	 dirinya	 sebagai	 guru	 ketiga	 dan	

pemimpin	 tarekat	 ini	 di	 Inggris	 dan	 Eropa.	 Pendiri	 tarekat	 ini	 adalah	Mohammed	Azim	

Barkhia,	yang	dikenal	dengan	Qalandar	Baba	Auliya,	ia	wafat	pada	1979	dan	di	Ganti	oleh	

Khawaja	 Syamsuddin	 Azeemi	 dan	 dialah	 yang	 mengangkat	 Saeeda	 sebagai	 pemimpin	

tarekat	 di	 Eropa,	 dan	 juga	 haknya	 dalam	 membaiat	 para	 pengikut	 laki-laki	 maupun	

perempuan.	 arekat	 ini	 memiliki	 jaringan	 global,	 dengan	 puluhan	 gedung	 muragabah	

(visualisasi,	meditasi,	atau	kontemplasi)	di	Pakistan,	Inggris,	serta	beberapa	negara	Eropa,	

Kanada,	dan	Amerika	Serikat.21	

Kelompok	 Azamiyah	Manchester	 Selatan	mempunyai	 Gedung	muraqabah	 di	 atas	

supermarket	 bagi	 seorang	 pengikut	 perempuan	 yang	 tekun,	 seorang	 perempuan	 yang	

relative	 terdidik	 dari	 Lahore	 yang	 menjadi	 tangan	 kanan	 Baji	 Saeeda.	 Ia	 dan	 Baji	 juga	

mengadakan	 sebuah	 workshop	 tentang	 diet	 dan	 pengobatan	 tambahan	 di	 pusat-pusat	

komunitas	dan	di	Salford	University.	Kelompok	ini	bertemu	dua	kali	dalam	satu	minggu,	

pada	 hari	 rabu	 dan	 ahad	 sore	 untuk	 zikir	 dan	 meditasi.	 Pada	 hari	 ahad	 kegiatan	 ini	

dilanjutkan	dengan	langar	(hidangan	yang	dimasak	secara	sukarela	dan	dibagikan	Cuma-

Cuma,	 yang	 disediakan	 di	 pondokan	 sufi	 Asia	 Selatan),	 yang	 disajikan	 oleh	 anggota	

kelompok	dan	Baji	sendiri.22	

Dilihat	dari	dalam	ruangan	itu,	para	peserta	disana	bercampur	dari	yang	memiliki	

kasta	 yang	 tinggi	 hingga	 rendah,	 orang	 yang	 berpengatahuan,	 pembisnis	 dan	 berbagai	

macam	 lingkup	 karakter	 orang	 bercampur	 dalam	 pertemuan	 tersebut,	 baik	 laki-laki	

maupun	perempuan.	Bahkan	Baji	Saeeda	sendiri	pun	tegas,	bersahabat,	percaya	diri	dan	

 
21 Bruinessen and Howell, pp. 342–43. 
22 Bruinessen and Howell, p. 343. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

659	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

sungguh-sungguh,	 tapi	 tidak	 pernah	 menjaga	 jarak,	 ia	 menampakkan	 kebaikan	 secara	

keibuan	bagi	kelompoknya	dan	orang	lain.	

Dalam	pertemuan	tersebut	sangat	banyak	gosip	dan	senda	gurau,	namun	tema-tema	

dan	peristiwanya	sangat	khas	sufi,	penekanan	pada	pengalaman	dan	pengetahuan	formal,	

zikir	dan	do’a,	langar,	‘urs	(pertemuan	tahunan	untuk	mengenang	kesatuan	mistis	seorang	

wali	dengan	tuhan	pada	saat	wafat)	dan	inklusivisme	keagamaan.	Cangkokan	ajaran	sufi	ini	

sangat	 membingungkan,	 sebagai	 sebuah	 gagasan	 ilmiah	 umum	 tentang	makanan	 sehat,	

alam,	 astrologi	 dan	 pengobatan	 tradisional	 dengan	 standar	 sufi	 dan	 istilah-istilah	 Islam	

mengenai	hari	pembalasan,	perjalanan	jiwa,	alam	realistis	Platonik	sufi	dan	lainnya.	Begitu	

juga	 dengan	 ritualnya	 yang	menyimpang	 dari	 standar	 tradisional.	Misalnya,	 Baji	 Saeeda	

menyampaikan	 khotbah,	 tetapi	 ia	 sendiri	 tidak	 membaca	 doa	 setelah	 zikir,	 sebuah	

keanehan	yang	tidak	terlihat	dikelompok	lain.	Demikian	pula	‘urs	yang	lebih	mirip	sebuah	

pertemuan	public	ketimbag	acara	ritual.23	

Seorang	pengikut	yang	tekun,	seorang	perempuan	berusia	sekitar	40	tahun	ditanya,	

apakah	 tidak	 ganjil	 memiliki	 seorang	 pir	 perempuan?	maka	 ia	menjawab	 bahwa	 setiap	

orang	adalah	insan,	manusia.	Tidak	ada	pembeda	antara	laki-laki	dan	perempuan,	muda	dan	

tua.	 Saya	 datang	 kesini	 setiap	 pekan,	 dan	 ini	 seperti	 keluarga	 saya,	 pertemuan	 yang	

memberikan	dorongan	nyata	untuk	istirahat	setiap	pekan.	Saya	tidak	peduli	apakah	mereka	

laki-laki	atau	perempuan.	Ia	biasa	menggunakan	obat	anti-depresi	namun	tidak	membantu	

dan	 malah	 meiliki	 efek	 samping	 sehingga	 ia	 menghentikannya.	 Kelompok	 ini	 juga	

memberikan	 dukungan	 komunal	 yang	 kuat,	 termasuk	 merayakan	 kesembuhan	 seorang	

pengikut	melalui	Baji	Saeeda.24	

E. Ketepatan	Magis	dan	Pencarian	akan	Pengetahuan	Kosmik	

Pembahasan	ini	berpusat	pada	Syaikh	Abidi,	seorang	ahli	pengobatan	sufi	terkenal	

dan	 Syiah	 berpandangan	 toleran	 yang	 bolak-balik	 antara	 Manchester	 dan	 Karachi.	 Ia	

dikenal	 sebagai	 Sahib	 Sufi	 atau	 Sahji	 oleh	 para	 murid	 setianya	 di	 Manchester,	 sebuah	

kelompok	yang	akrab	dan	terdiri	dari	profesional	serta	pebisnis	berpendidikan,	termasuk	

laki-laki	dan	perempuan.	Aktivitas	utamanya	selain	berbisnis	adalah	penyembuhan	ajaib	

yang	dimuat	di	media,	dan	hobinya	adalah	sufisme,	yang	ia	klaim	alirannya	mengalir	dari	

 
23 Bruinessen and Howell, p. 344. 
24 Bruinessen and Howell, pp. 344–45. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

660	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

ayah	dan	nenek	moyangnya,	meliputi	pengetahuan	tentang	hikmah	dan	pengobatan	Yunani	

atau	 Unani.	 Genealogi	 spiritualnya	 (syajarah	 al-nasab)	 diklaim	 berasal	 dari	 Ali.	 Ia	

mendapatkan	ilham	dari	seorang	faqir/pir	yang	ia	temui	setelah	mencari	'pir	sejati'	pasca-

Pemisahan	 India-Pakistan,	 dan	mursyid	 ini	 (yang	 adalah	 keturunan	 Ali)	mendatanginya	

dalam	mimpi	 setelah	 wafat.	 Kelompoknya	 sering	 bertemu	 di	 rumah	 Syaikh	 setiap	 sore	

untuk	jamuan	bersama,	pembacaan	doa,	zikir,	dan	diskusi.25	

Simbol	utama	proyek	esoterik	Syaikh	Abidi	adalah	manipulasi	numerik	dan	leksikal	

Al-Qur'an	 dan	 teks	 suci	 lainnya,	 yang	 dikenal	 dalam	 dunia	 Islam,	 terutama	 di	 kalangan	

Syiah,	 sebagai	 Jafr.	 Ia	 menggunakan	 nilai	 huruf	 sebagai	 padanan	 nilai	 numerik,	 mirip	

dengan	 sistem	 Kabbalis	 Yahudi.	 Untuk	 proyek-proyek	 ini,	 ia	 dibantu	 pengikutnya	 yang	

mengerti	teknologi,	menggunakan	komputer	berkekuatan	tinggi	dan	printer	laser.	Proyek	

ini	menghasilkan	 tabel	magis	 yang	 disebut	 naqsy	 (cetak).	Contohnya	 adalah	 tabel	naqsy	

berukuran	25	x	25	persegi	yang	menggambarkan	 tujuh	surat	 terpenting	Al-Qur'an,	yang	

keunikannya	adalah	setiap	baris	dan	kolom	memiliki	jumlah	yang	persis	sama.26	

Proyeknya	 yang	 paling	 ambisius	 adalah	 pembuatan	naqsy	 untuk	 keseluruhan	 Al-

Qur'an	dan	Taurat	yang	terdiri	dari	satu	juta	persegi	(1000	X	1000	persegi	kecil	atau	250	X	

250	persegi	besar	=	62.500).	Tabel	raksasa	ini,	yang	disebut	'bahtera'	dan	menelan	waktu	

pengerjaan	yang	lama,	dibentangkan	di	hadapan	pengikutnya	pada	Februari	2000.	Bahtera	

berukuran	sekitar	3	X	3	meter	tersebut	dibingkai	dan	diberi	judul	'Sebelas	Perintah	Tuhan'.	

Bagi	para	pengikutnya,	tabel-tabel	ini	mengungkap	pengetahuan	ajaib	yang	diilhami	Tuhan	

dan	 membuktikan	 kesucian	 serta	 kesempurnaan	 Al-Qur'an	 secara	 ilmiah	 melalui	

kejeniusan	matematis	syaikhnya.27	

Selain	itu,	Shahji	juga	menulis	buku-buku	ramalan,	dan	belakangan	merekonstruksi	

buku	esoterik	yang	hilang,	Jafr	Jama'ah,	yang	konon	berisi	segala	pengetahuan	tentang	yang	

ada.	Versi	 Jafr	 Jama'ah	miliknya,	yang	disusun	berdasarkan	kombinasi	kata	empat	huruf	

tanpa	pengulangan,	diterbangkan	dari	Karachi	dan	dibuka	di	hadapan	para	murid	dengan	

penuh	 hormat	 pada	 Februari	 2000.	 Meskipun	 pengikut	 mengagumi	 kekuatan	 buku	

 
25 Bruinessen and Howell, pp. 346–48. 
26 Bruinessen and Howell, pp. 348–50. 
27 Bruinessen and Howell, pp. 351–52. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

661	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

tersebut,	 maknanya	 tetap	 menjadi	 misteri	 yang	 membuat	 frustrasi	 tanpa	 kunci	 untuk	

mengungkap	kombinasi	alfabetisnya.28	

F. Sistem	Pengetahuan	Hibrida	

Pemikiran	hibrida	Azimiyah	 terlihat	 jelas	 dalam	penjelasan	 teori	warna	dan	 sifat	

yang	 dikaitkan	 dengan	 fenomena	 modern,	 dianggap	 sebagai	 sumber	 energi	 spiritual.	

Disebutkan	 bahwa	 ada	 11.500	 warna,	 masing-masing	 dengan	 kekuatan	 berbeda,	 yang	

mewakili	11.500	sifat	Tuhan	yang	menciptakan	manusia.	Konsep	ini	dikaitkan	dengan	Al-

Qur'an	tentang	mengambil	 'warna	Allah'	dan	hidup	berdasarkan	nur	 (cahaya).	Ruh	 (jiwa	

yang	kekal)	diartikan	sebagai	penyatuan	semua	daya	cipta	dan	sifat	Tuhan,	dan	tanpanya,	

tidak	ada	yang	dapat	mengada	atau	memanifestasikan	diri,	bahkan	gunung	dan	pepohonan	

pun	memiliki	syu'ur	(kecerdasan/kesadaran)	dan	ruh.29	

Lebih	 lanjut,	 energi	 ini	 dijelaskan	 sebagai	 sesuatu	 yang	 dapat	 ditangkap	melalui	

kamera	infra	merah	yang	menunjukkan	medan	energi,	yang	merupakan	pantulan	ruh	atau	

'bukti	bahwa	sesuatu	itu	ada'.	Teknologi	ini	juga	disebut	dapat	melihat	energi	besar	pada	

tempat-tempat	 suci,	 dengan	 Makkah	 menunjukkan	 energi	 paling	 besar.	 Dalam	 tubuh	

manusia,	 warna	 adalah	 pantulan	 sifat-sifat	 tertentu	 yang	 menyampaikan	 pesan	 yang	

disebut	hormon.	Sifat-sifat	ini	pada	dasarnya	adalah	pesan	ke	hormon.	Selain	itu,	konsep	

aura	tubuh	(garis	melingkar	di	sekitar	tubuh)	juga	diperkenalkan.30	

Hubungan	antara	 fisik	dan	spiritual	dijelaskan	dengan	menarik	garis	antara	alam	

arwah	(alam	jiwa)	dan	pikiran	(yang	berbeda	dengan	otak).	Ruh	turun	ke	tubuh	bersama	

nur	(cahaya)	Tuhan,	menciptakan	komunikasi	yang	diterima	oleh	pikiran.	Kelenjar	inti	di	

otak	merespons	suasana	hati	 (positif/negatif)	dan	dapat	menyebabkan	penyakit.	Pikiran	

buruk	 dapat	 menghalangi	 penerimaan	 cahaya	 Tuhan,	 membuat	 tubuh	 'bebal,'	 dan	

penjelasan	ini	disebut	sebagai	'sangat	ilmiah'.31	

G. Keakraban	dengan	Syaikh	

Keakraban	yang	mendalam	dengan	syaikh	menjadi	daya	tarik	utama	yang	membawa	

sebagian	besar	murid	masuk	ke	dalam	lingkaran	zikir	atau	kontemplasi.	Namun,	para	murid	

 
28 Bruinessen and Howell, pp. 352–53. 
29 Bruinessen and Howell, p. 354. 
30 Bruinessen and Howell, p. 355. 
31 Bruinessen and Howell, p. 355. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

662	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

juga	sangat	menekankan	pentingnya	saling	mencintai	sesama	Muslim	melebihi	cinta	kepada	

syaikh.	 Perasaan	 ini	 diungkapkan	 oleh	 seorang	murid	 yang	merasakan	 cinta	 luar	 biasa	

kepada	 semua	 Muslim,	 bahkan	 yang	 belum	 ia	 kenal,	 semata-mata	 karena	 identitas	

keislaman	 mereka.	 Kelompok	 Naqsybandiyah	 Mujaddidi	 pimpinan	 Syaikh	 Faruqi	 di	

Manchester	 tidak	menyelenggarakan	perayaan	 'urs,	melainkan	 turnamen	kriket	 tahunan	

yang	dianggap	murid	muda	sebagai	kegiatan	yang	'meningkatkan	persaudaraan'.32	

Meskipun	 demikian,	 syaikh	 ini	 berhasil	 menumbuhkan	 sifat-sifat	 kultus,	 seperti	

mewajibkan	 anggota	 memakai	 jubah	 putih	 dan	 menerapkan	 aturan	 ketat	 seperti	

menghancurkan	 televisi.	 Syaikh	 Faruqi	 mengajarkan	 zikir	 khafi	 (dalam	 hati)	 dan	 ia	

menggunakan	internet	untuk	menyebarkan	ajarannya.33	

Keakraban	 dengan	 Syaikh	 Faruqi	 digambarkan	 sebagai	 pengalaman	 yang	 sangat	

mendalam.	 Seorang	 murid	 bernama	 Ahsan	 merasakan	 bahwa	 pertemuan	 dengannya	

seperti	"jatuh	cinta"	secara	pribadi	dan	juga	merasa	begitu	bersahaja	serta	nyaman.	Para	

murid	 muda	 ini	 menggambarkan	 syaikh	 sebagai	 'magnet'	 yang	 menarik	 orang	 secara	

keagamaan,	 namun	 pada	 saat	 yang	 sama	mereka	 juga	menyebutnya	 'begitu	membumi'.	

Syaikh	 menekankan	 bahwa	 alasan	 murid	 datang	 adalah	 "demi	 zikir,	 demi	 Tuhan,	 itu	

sajalah".	Hubungan	yang	mendalam	juga	dirasakan	selama	majelis	zikir	dalam	kegelapan,	

di	mana	konsentrasi	penuh	pada	Tuhan	tercapai.	Di	kelompok	lain,	seperti	di	hadapan	Baji	

Saeeda,	murid-murid	merasakan	bahwa	mereka	menyerap	sebagian	spiritualitasnya	hanya	

dengan	berada	di	hadapannya,	yang	memberi	mereka	kekuatan	dalam	hidup	sehari-hari.	

Para	pengikut	Syaikh	Abidi	percaya	bahwa	syaikh	dapat	menunjukkan	kepada	mereka	jalan	

untuk	mendekatkan	diri	kepada	Tuhan.	Menariknya,	 seperti	Faruqi,	para	pengikut	Abidi	

juga	 menyangkal	 bahwa	 ia	 adalah	 seorang	 pir	 atau	 mereka	 adalah	 muridnya,	 karena	

konotasi	negatif	pir	diasosiasikan	dengan	takhayul	dan	eksploitasi,	bertentangan	dengan	

pencarian	pengetahuan	sejati	di	jalan	menuju	Tuhan.34	

H. Tarekat	Sufi	Tradisional	dan	Pertentangan	Arahan-Perantara	

Pembahasan	ini	berfokus	pada	kelompok	sufi	di	Inggris	yang	mengikuti	pola	tarekat	

konvensional	dan	populer	pragmatis,	seperti	tiga	kelompok	reformis	di	Manchester	Selatan,	

salah	satunya	cabang	Zindapir	yang	dipimpin	Sufi	Abdullah.	Kelompok	ini	secara	terbuka	

 
32 Bruinessen and Howell, pp. 355–57. 
33 Bruinessen and Howell. 
34 Bruinessen and Howell, pp. 358–62. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

663	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

menyandang	gelar	"pir"	dan	mengartikulasikan	kosmologi	sufi	reformis,	memahami	wali	

sebagai	penyalur	kuat	rahmat	(fayz)	dan	berkah.	Pertentangan	mengenai	Arahan-Perantara	

(wasilah)	 tampak	 dari	 keyakinan	mereka	 bahwa	 wali	 (yang	 sudah	 wafat	 maupun	 yang	

masih	hidup)	dapat	memberi	syafaat	dan	menjadi	perantara	(wasilah)	dengan	Tuhan	bagi	

yang	masih	 hidup.	 Konsep	 ini	membuat	 kelompok	 sufi	 tradisional	 ini	 ditertawakan	 dan	

dijelek-jelekkan	oleh	kelompok	sufi	terdidik	lainnya	yang	menganggap	diri	mereka	sebagai	

pencari	kekuatan	sejati.	Meskipun	demikian,	di	semua	kelompok	sufi	tradisional	terdapat	

penekanan	kuat	pada	praktik	penyucian-diri	melalui	zikir	yang	sistematis	dan	lama,	yang	

menunjukkan	bahwa	praktik	ritual	spiritual	tetap	menjadi	inti.35	

Bagi	 para	 pengikut	muda	 dan	 terdidik,	 seperti	 yang	 diwawancarai,	 sufisme	 yang	

dipraktikkan	dalam	kelompok	tradisional	 ini	memiliki	dimensi	etis	dan	sosial	yang	kuat.	

Sufisme	 dipandang	 sebagai	 tempat	 berlindung	 dari	 dunia	 materialistik,	 menciptakan	

komunitas	 rohani,	 dan	 memberikan	 tujuan	 hidup	 yang	 transenden.	 Kemajuan	 di	 jalan	

sufisme	 ditekankan	 harus	melalui	 perubahan	 diri,	 tidak	 cukup	 hanya	mengulangi	 wirid	

(wazhifoh)	 dari	 syaikh.	 Praktik	 zikir	 rutin	 memberikan	 semangat	 komunitas	 dan	

pengalaman	 yang	 membebaskan	 atau	 transendental,	 seringkali	 dengan	 anjuran	

memfokuskan	pada	citra	wali	saat	zikir.	Syaikh,	seperti	Sufi	Abdullah,	dilihat	sebagai	figur	

yang	 mengayomi	 dan	 sumber	 dukungan,	 yang	 menunjukkan	 bahwa	 peran	 perantara	

(Mursyid)	di	sini	juga	dipahami	dalam	konteks	psikologis	dan	sosial	yang	mendalam	bagi	

para	murid.	Secara	keseluruhan,	sufisme	di	kalangan	pemuda	Pakistan	di	Inggris	berfungsi	

untuk	 mendorong	 pengalaman	 transenden,	 sekaligus	 dipahami	 dalam	 konteks	 etis	 dan	

sosial	yang	relevan.36	

D. KESIMPULAN	

Sufisme	 di	 kalangan	 migran	 Pakistan	 Selatan	 di	 Inggris	 berfungsi	 sebagai	 kekuatan	

sosial	 dan	 spiritual	 yang	 transformatif,	 secara	 efektif	 menantang	 dikotomi	 klasik	 sosiologi	

antara	modernitas	dan	tradisi.	Alih-alih	hanya	melestarikan	ikatan	kekerabatan	pra-migrasi,	

gerakan	Sufi	urban	 ini	menciptakan	hubungan	intim	dan	persahabatan	yang	bersifat	pilihan	

(elective	affinities)	di	antara	individu	yang	sebelumnya	tidak	saling	mengenal,	memberikan	rasa	

memiliki	dan	komunitas	yang	kuat	dalam	lingkungan	perkotaan	yang	individualistis.	Fenomena	

ini	 didukung	 oleh	 translokalitas	 yang	 luas,	 di	mana	 kelompok-kelompok	 Sufi	 terikat	 dalam	

 
35 Bruinessen and Howell, pp. 363–64. 
36 Bruinessen and Howell, pp. 364–65. 

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie


Jurnal	Riset	Multidisiplin	Edukasi																																										 Volume	3	Nomor	1	Tahun	2026	

664	 https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie	
 

jaringan	 transnasional	 yang	 dinamis,	 menghubungkan	 Inggris	 dan	 Pakistan	 melalui	 jalur	

diaspora,	 teknologi,	 dan	praktik	 spiritual.	 Selain	 itu,	 Sufisme	urban	menunjukkan	hibriditas	

yang	 signifikan,	 ditandai	 dengan	 adaptasi	 cerdik	 yang	 menggabungkan	 ritual	 tradisional	

(seperti	 zikir)	 dengan	 wacana	 modern	 (seperti	 sains,	 teknologi,	 dan	 kepemimpinan	

perempuan),	menjadikan	praktik	ini	relevan	bagi	kaum	muda	terdidik.	Pada	akhirnya,	Sufisme	

di	 Inggris	 tidak	 hanya	 memberikan	 pelarian	 spiritual	 dari	 materialisme,	 tetapi	 juga	

menawarkan	 kerangka	 etis	 yang	 mendorong	 perubahan	 diri	 yang	 nyata	 dan	 membentuk	

komunitas	rohani	yang	inklusif,	adaptif,	dan	esensial	dalam	konteks	diaspora	modern.	

E. DAFTAR	PUSTAKA	

Azra,	 Azyumardi,	 ‘Sufisme	 Dan	 Modernitas’,	 Universitas	 Islam	 Negeri	 Syarif	 Hidayatullah	

Jakarta,	2008	<https://www.uinjkt.ac.id/index.php/id/sufisme-dan-modernitas>	

Bruinessen,	Martin	Van,	and	Julia	Day	Howell,	Urban	Sufism	(Jakarta:	Rajawali	Perss,	2008)	

Gazali,	and	Efendi,	‘URBAN	SUFISME	EKSISTENSI	TASAWUF	DI	PERKOTAAN’,	Majalah	Ilmiah	

Tabuah:	Ta’limat,	Budaya,	Agama	Dan	Humaniora,	27	(2023),	50–51	

Musbihin,	Muhammad	Aziz,	and	Khusnul	Khatimah,	 ‘Urban	Sufism:	Membangun	Kecerdasan	

Spiritual	Masyarakat	Perkotaan	Era	Modern	Melalui	Pendekatan	Transpersonal’,	JOUSIP:	

Journal	of	Sufism	and	Psychotherapy,	4	(2024),	55–67	

Rozi,	Ahmad	Fahrur,	Nurwahidin,	and	Mulawarman	Hannase,	‘Dinamika	Transformasi	Tasawuf	

Era	Kontemporer:	NeoSufisme	Dan	Gerakan	Islam	Transnasional’,	Tasamuh:	Jurnal	Studi	

Islam,	16	(2024),	279–81	

Sakdullah,	Muhammad,	 ‘TASAWUF	DI	ERA	MODRNITAS	(KAJIAN	KOMPERHENSIF	SEPUTAR	

NEO-SUFISME)’,	Living	Islam:	Journal	of	Islamic	Discourses,	3	(2020)	

	

	

https://journal.hasbaedukasi.co.id/index.php/jurmie

